# पहिलो परिच्छेद

### शोध परिचय

### १.१ विषय परिचय

लोक नाटक लोक साहित्यका विविध विधामध्ये एउटा मनोरञ्जनपूर्ण विधा हो । लोक जीवन र जगत्को आस्था र व्यवहारलाई स्वर, सङ्गीत र नृत्यका माध्यमद्धारा अनौपचारिक रूपमा प्रदर्शन गरिने अनुकरणात्मक अभिव्यक्ति नै लोक नाटक हो । परम्परादेखि चिल आएका लोक जीवनका वास्तविक प्रतिबिम्बहरूलाई अभिनयका माध्यमद्धारा प्रस्तुत गरिने भएकाले लोक नाटकमा लोक भावना, लोक जीवन र लोकानुभूतिको यथार्थ चित्रण रहेको पाइन्छ । यो अभिनय विधा भएकाले सर्व साधारणहरूलाई उत्साहित तथा उमङ्गित मात्र बनाउँदैन हाँस्न र रुन पनि सिकाउँछ ।

नेपालको मध्य पश्चिमाञ्चल विकास क्षेत्र अन्तर्गत राप्ती अञ्चलमा पर्ने एक प्राकृतिक, सामाजिक, धार्मिक, सांस्कृतिक र भाषिक विविधताले भिरपूर्ण सुन्दर प्युठान जिल्ला रहेको छ । यस जिल्लामा मगर, गुरुड, नेवार, ब्राम्हण, छेत्री, कामी, सार्की, दमाई आदि जातजातिका मानिसहरू बसोबास गर्दै आएका छन् । यहाँ जातीय, भाषिक र सांस्कृतिक विविधता पाइन्छ ; तापिन संस्कार सम्बन्धी, श्रम सम्बन्धी, ऋतुकालीन, पर्वकालीन, बाह्रमासे आदि गीत र लोक नृत्यहरू परापूर्व कालदेखि नै गाउने र प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रहि आएको छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटक विशेषतः तिहार पर्वमा गाउँ घरमा बडो हर्षोल्लासका साथ प्रदर्शन गरिन्छ । बडा दसैंको कालरात्रिका दिन विधिवत् रूपमा देवीको बन्धन बाँधेर मारुनी लोक नाटक प्रदर्शनको लागि सुरु गरे तापिन धेरैजसो गाउँमा गाई तिहार औसीका दिनबाट सुरु गरेको पाइन्छ । पुरुष पात्रले नारी पात्रको वेशभूषा पिहिरिएर गीत र सङ्गीतको तालमा सामूहिक रूपमा प्रदर्शन गिरने नृत्य नै मारुनी नाच हो । यहाँ प्रचलित मारुनी नाच अन्तर्गत आख्यानमुक्त मारुनी लोक नाटकमा पैसरी, चुट्का, खेली, दग्गा, गुरु भामरा आदि पर्दछन् भने आख्यानयुक्त मारुनी लोक नाटकमा सामाजिक मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत गोपी चन्द्र र सोरठी पर्दछन् र पौराणिक मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत रामायण तथा कृष्ण चिरत्र पर्दछन् । तिहार पर्वको अवधिभर निजकमा रहेका प्रत्येक गाउँमा पालै पालो आउने जाने गरेर गुरुबा लगायत सम्पूर्ण गर्रा भाइहरूको संयुक्त टोली गाउँमा प्रस्थान गरी मारुनी लोक नाटक प्रदर्शन गरेर दान थाप्ने प्रचलन रहि आएको छ । उक्त लोक नाटक प्रदर्शन गरेर ) घरमा भएका खानाका परिकारहरू खुवाउने चलन पिन रिह आएको पाइन्छ । दानबाट सङ्गलित रकमबाट प्रायजसो मर्झसर मिहनामा पर्ने गरी 'भैलो खाने' एक विशेष प्रकारको कार्यक्रम सञ्चालन गरी उक्त अवसरमा देवीको बन्धन फुकाई विश्राम गरिन्छ । यस जिल्लाको दक्षिणमा पर्ने गाउँहरूमा भने श्रीपञ्चमीको दिनमा देवीको बन्धन फुकाउने प्रचलन रहेको पाइन्छ ।

वर्तमान समयमा आधुनिकीकरणको प्रभावले रेडियो, टेलिभिजन, फिल्म, डेक आदिको प्रयोगबाट मारुनी लोक नाटकको परम्परालाई विसंदै गएको पाइन्छ । युवायुवतीहरूमा परम्पराकालीन मूल्य मान्यताप्रित चासो नदेखाउन, बुढाबुढीहरूमा पिन रुढिवादी प्रवृत्तिमा बढी आस्थावान हुनु, मारुनी नाटकको संरक्षण तथा संवर्द्धनमा अभाव देखिनु जस्ता विविध कारणले यी लोक नाटक लोप हुने अवस्थामा रहेका छन् । त्यसैले लोक जीवनका साभा सम्पत्तिको संरक्षण, अध्ययन तथा अनुसन्धान गर्नका लागि शोधपत्रको विषय 'प्युठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन' राखिएको छ ।

#### १.२ समस्या कथन

नेपालको परिप्रेक्ष्यमा मारुनी लोक नाटक प्रचलित एवम् लोकप्रिय लोक नाटकको रूपमा रिह आएको छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा धेरैजसो गा.वि.सहरूमा मारुनी लोक नाटकको प्रदर्शन गर्ने परम्परा परापूर्व कालदेखि नै चिल आएको पाइन्छ । यहाँ लोक गाथाको अध्ययन तथा अनुसन्धान विद्वानवर्गबाट भए पिन मारुनी लोक नाटकका बारेमा अहिलेसम्म गहन अध्ययन भएको पाइदैन । तसर्थ यस अनुसन्धान कार्यमा प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन अहिलेसम्म नहुनु समस्या रहेको छ । यस अध्ययनमा निम्न लिखित मूल समस्याहरू रहेका छन् :-

- (क) प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा के कस्ता मारुनी लोक नाटकहरू प्रचलनमा रहेका छन् ?
- (ख) प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकलाई कित वर्गमा वर्गीकरण गर्न सिकन्छ ?
- (ग) प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकलाई कसरी विश्लेषण गर्न सिकन्छ ?
- (घ) प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको वास्तविक पहिचान अनुरूप तिनको के कस्तो स्थान र महत्त्व रहेको छ ?
  - माथि उल्लिखित बुँदाहरूमा केन्द्रित भई शोधकार्य तयार गरिएको छ।

# १.३ शोधकार्यको उद्देश्य

प्रस्तुत शोधकार्यको मुख्य उद्देश्य प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित लोक नाटकहरू के कित प्रकारका छन् र तिनको वास्तिवक पिहचान गरी अध्ययन गर्नु रहेको छ र यसको अतिरिक्त यो मारुनी लोक नाटकलाई राष्ट्रिय स्तरमा चिनाई यसको मूल्य र मान्यतालाई भावी सन्तितहरूका लागि नासोका रूपमा स्थापित एवम् जगेर्ना गराउनु रहेको छ । शोधकार्यको समस्या कथनमा उठेका समस्याहरूको समाधान गर्नु तथा मारुनी लोक नाटकको पिहचान अनुरूप अध्ययन गर्नु

यस अनुसन्धानको मूल उद्देश्य रहेको छ । त्यसैले निम्न लिखित उद्देश्यहरू यस अध्ययनमा समेटिएको छ :-

- (क) प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकहरूको सङ्गलन गर्नु ।
- (ख) सङ्गलित मारुनी लोक नाटकलाई वर्गीकरण गर्नु ।
- (ग) सङ्गलित मारुनी लोक नाटकलाई विश्लेषण गर्नु ।
- (घ) समाजमा मारुनी लोक नाटकको स्थान र महत्त्वको पहिचान गर्नु ।

# १.४ पूर्वकार्यको समीक्षा

लोक साहित्यका विभिन्न विधाहरूमध्ये लोक नाटक विधाको ज्यादै कम मात्रामा सङ्कलन, वर्गीकरण र विश्लेषण गरेको पाइन्छ । लोक नाटकको विस्तृत अध्ययन गर्ने परम्परा न्यून रहनुको कारण आजको वर्तमान परिप्रेक्ष्यमा कितपय लोक नाटक हराउने अवस्था सिर्जना हुन थालेको छ । प्युठान जिल्लाको दक्षिण पश्चिम क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको पिन नगन्य रूपमा अध्ययन भएको पाइन्छ । यसका बारेमा आजसम्म पिन विस्तृत र व्यवस्थित तिरकाले अध्ययन एवम् अनुसन्धान भएको पाइदैन । लोक साहित्यको प्रमुख विधा लोक नाटक अन्तर्गत पर्ने मारुनी लोक नाटकका बारेमा भए गरेका खोजमूलक अनुसन्धानलाई यस प्रकार समीक्षात्मक रूपमा प्रस्तुत गिरएको छ :-

- (क) धर्मराज थापा र हंसपरे सुवेदीले 'नेपाली लोक साहित्यको विवेचना' (२०४१) मा लोक नाटकको बारेमा परिचय दर्साउँदै रामायण, बालुन र सोरठी नाचको परिचय दिएका छन्। यो सामान्य परिचयमा नै सीमित रहेको छ र प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रको मारुनी बारे यसमा कुनै चर्चा पाइँदैन।
- (ख) रामकृष्ण शर्माले 'प्युठान जिल्लाका लोक गाथा: सङ्कलन, वर्गीकरण र विश्लेषण' शीर्षकको शोधपत्र वि.सं. (२०५६) मा त्रि.वि.वि. नेपाली केन्द्रीय विभागमा प्रस्तुत गरेका छन् । उनले यसमा स्थानीय लोक गाथा अन्तर्गत अभिनय गाथामा मारुनी र सोरठीको बारेमा सामान्य परिचय दिएका छन् । उनले मारुनी लोक नाटकको बारेमा विस्तृत रूपमा गहन अध्ययन गरेको पाइँदैन ।
- (ग) चुडामणि बन्धुले 'नेपाली लोक साहित्य' (२०५८) पुस्तकमा सोरठी, नचरी, चिरत्र र लीला आदि लोक नाटकको पिरचय दिँदै यी लोक नाटक प्रदर्शन गिरने स्थान, जात र समयको बारेमा विशेष जानकारी प्रस्तुत गरेका छन् । यी लोक नाटकहरू गण्डकी र लुम्बिनी क्षेत्रको गुल्मी तथा बाग्लुङ जिल्लामा बढी मात्रामा प्रचलनमा रहेको कुरा उल्लेख गरेका छन्; तर प्युठान जिल्लाको पिश्चम दिक्षण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको बारेमा उल्लेख गरेका छैनन् ।
- (घ) मोतीलाल पराजुलीले 'नेपालमा प्रचलित नृत्य र नृत्य नाटिकाहरू' (२०६३) पुस्तकमा नेपालमा प्रचलित सोह्न ओटा नृत्य नाटिकाहरूको बारेमा चर्चा गर्दै मारुनी लोक नाटक

अन्तर्गत मारुनी चिरित्र र सोरठीको बारेमा गहन अध्ययन गरेका छन् । त्यस्तै उनले 'सोरठी नृत्य नाटिका' (२०६३) मा नेपालमा प्रचलित नृत्य नाटिकाहरूको परिचय गराउँदै मारुनी नाच मूलतः सोरठी, चिरित्र र ख्याली गरी तीन प्रकारको हुन्छ भनी मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत सोरठीको बारेमा गहन एवम् विस्तृत अध्ययन गरेका छन् । उनले प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको बारेमा अध्ययन गरेको पाइँदैन ।

- (ङ) भीमप्रसाद अधिकारीले 'प्युठान जिल्लाका प्रमुख कवि र तिनका काव्य कृतिको विश्लेषण' शीर्षकको शोधपत्र वि.सं. (२०६४) मा त्रि.वि.वि. नेपाली केन्द्रीय विभागमा प्रस्तुत गरेका छन् । उनले यसमा प्युठान जिल्लाको लोक साहित्यको संक्षिप्त परिचय दिँदै लोक नाटक विधा अन्तर्गत नेवार जातिमा प्रचलित स्वाँग प्रधान लोक नाटकहरूको चर्चा गरे तापिन मारुनी लोक नाटकको बारेमा कतैपिन उल्लेख गरेका छैनन् ।
- (च) टिकाबहादुर श्रेष्ठले 'रावाखोलामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकहरूको अध्ययन' शीर्षकको शोधपत्र वि.सं. (२०६५) मा खोटाङ जिल्लाको रावा खोलामा प्रचलित मारुनी नाचलाई सङ्गीतको ताल र नृत्य तथा विषय वस्तुगत प्रस्तुतिका आधारमा वर्गीकरण गरी गहन अध्ययन गरेको भए तापिन प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रको मारुनी नाचको बारेमा कहीँ कतै उल्लेख गरेका छैनन्।
- (छ) जीवेन्द्र देव गिरीले 'नेपाली लोक साहित्यमा जन जीवन' (२०६७) पुस्तकमा नेपाली लोक नाटकको चर्चा गर्दै सोरठी, नचरी, बालुन र भारतका बारेमा परिचय, प्रदर्शन गरिने प्रिक्तिया, समय र स्थानको वास्तिवक पहिचान गरी जानकारी दिएका छन् । उनले लोक नाटक अध्ययन गर्दा सोरठी, बालुन आदिको चर्चा गरेपिन प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको चर्चा गरेका छैनन् ।
- (ज) तुलसीराम ज्ञवालीले 'गुल्मी जिल्लाका प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन' शीर्षकको शोधपत्र वि.सं. (२०६७) मा त्रि.वि.वि. नेपाली केन्द्रीय विभागमा प्रस्तुत गरेका छन् । उनले यसमा गुल्मी जिल्लामा प्रचलित मारुनी नाचलाई आख्यानयुक्त र आख्यानमुक्तका आधारमा वर्गीकरण गरी विस्तृत अध्ययन गरेका छन् । उनको शोधपत्रमा प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको बारेमा कुनै जानकारी दिएको पाइँदैन ।

यसरी मारुनी लोक नाटकका बारेमा उल्लिखित पूर्व अध्ययनहरूलाई हेर्दा प्युठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचिलत मारुनी लोक नाटकको सामान्य एवम् नगन्य रूपमा मात्र चर्चा गरेको पाइन्छ । तसर्थ प्यूठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचिलत मारुनी लोक नाटकको विस्तृत र व्यवस्थित रूपमा अध्ययन र अनुसन्धान हुन नसकेको वर्तमान पिरप्रेक्ष्यमा प्रस्तुत शोधपत्रमा प्युठान जिल्लाको पिश्चम र दक्षिण क्षेत्रमा प्रचिलत मारुनी लोक नाटकहरूको विस्तृत र व्यवस्थित रूपमा अनुसन्धान गरी यस कार्यको अभाव पूर्ति गर्ने प्रयास यहाँ गरिएको छ ।

## १.५ शोधको औचित्य र महत्त्व

नेपाल बहु सांस्कृतिक विविधताले भिरपूर्ण भएको रमणीय देश हो । यहाँका बहु सङ्ख्यक जातजातिहरूले आफ्नै जातिगत संस्कृति भल्कने लोक नृत्यहरू परम्परादेखि नै अनुकरण गरी जीवित तुल्याएको भए तापिन उक्त लोक नाटकहरूको अध्ययन व्यवस्थित रूपमा हुन सकेको देखिदैन । अभ प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकका बारेमा त अध्ययन नभएको परिप्रेक्ष्यमा प्रस्तुत शोधपत्रमा व्यवस्थित र विस्तृत रूपमा प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकहरूको अध्ययन गरिएको हुँदा यो कार्य स्वतः औचित्यपूर्ण रहेको छ । स्थानीय स्तरमा लुकेर रहेका लोक साहित्यका अमूल्य निधिहरू प्रकाशनमा आउने र राष्ट्रिय संस्कृतिको जगेर्ना गर्ने कार्यमा समेत प्रस्तुत शोधकार्यले महत्त्वपूर्ण सहयोग प्रयाउने हुँदा यो अनुसन्धान स्वतः औचित्यपूर्ण रहेको छ ।

परम्पराबाट हस्तान्तिरत हुँदै आएका मारुनी लोक नाटकहरू लोप हुने अवस्थामा रहेका छन्। यस्ता लोपोन्मुख लोक साहित्यलाई जगेर्ना गर्ने जातिहरूलाई प्रेरणा दिनुका साथै यस्ता लोक नाटकहरूलाई सुरक्षित तिरकाले लिपिबद्ध गरेर राख्नु नै प्रस्तुत शोधपत्रको महत्त्व रहेको छ। प्युठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण क्षेत्रको लोक संस्कृति र विशेषतः त्यहाँका लोक नाटकमा रुचि लिने जिज्ञासु पाठकका साथै भविष्यमा शोधकार्य गर्न चाहाने शाधार्थीहरूका लागि आवश्यक सामग्री प्रदान गर्ने भएकोले प्रस्तुत शोधपत्र उपयोगी रहेको छ।

#### १.६ शोधको सीमा

नेपालको विभिन्न भागमा बसोबास गर्ने विशेष गरी मगर, गुरुड, कामी, सार्की, दनुवार, राई, कुमाल आदि जनजातिहरूले मारुनी लोक नाटकको प्रदर्शन गर्दछन् । नेपालको पूर्वदेखि पश्चिमसम्म प्रचलनमा रहेका मारुनी लोक नाटकले धेरै फराकिलो ठाउँ ओगटेको छ । यति धेरै ठाउँ ओगटेको यस लोक नाटकको सीमाङ्कन गर्न कठिन कार्य देखिन्छ । विशेषः अध्ययनका लागि निश्चित क्षेत्र तोकेमा मात्र गहन अध्ययन गर्न सिकने भएकाले प्रस्तुत शोधपत्रको भौगोलिक सीमाङ्कन प्युठान जिल्लाका पश्चिम र दक्षिण क्षेत्रका गा.वि.स.हरू रहेका छन् । प्रस्तुत अध्ययन सो क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको वर्गीकरण र विश्लेषणमा मात्र सीमित रहेको छ ।

#### १.७ शोधको विधि

#### १.७.१ सामग्री सङ्कलन विधि

प्रस्तुत शोधपत्र तयार गर्ने क्रममा क्षेत्रीय अध्ययनबाट सामग्री सङ्कलन गरिएको छ । मारुनी लोक नाटकहरू सङ्कलन गर्ने क्रममा गाउँ गाउँमा गएर चर्चित मारुनी नाचका गुरुबा र अन्य गायक मण्डलीसँग प्रत्यक्ष भेटघाट गरी अन्तर्वाता, गीत लेखन, छलफल गरी मारुनी लोक नाटकको सामग्री सङ्कलन गरिएको छ । यस क्रममा गायन र अभिनयको उपयुक्त अवसर पारी श्रश्य दृष्य रेकर्ड समेत गरिएको छ ।

### १.७.२ सामग्री विश्लेषण विधि

सङ्कलित सामग्रीहरूको प्रस्तुतीकरण विश्लेषणात्मक पद्धित अङ्गाली गरिएको छ । मारुनी लोक नाटकहरूलाई लोक नाटकको तत्त्वको आधारमा विश्लेषण गरिएको छ । ती तत्वमा कथानक, चिरत्र, संवाद, सङ्गीत, द्वन्द्वविधान, अभिनय, उद्देश्य, वातावरण, भाषा र शैली रहेका छन् ।

### १.८ शोधपत्रको रूपरेखा

प्रस्तुत शोधपत्रको संरचना सन्तुलित र व्यवस्थित ढङ्गबाट प्रस्तुत गर्नका लागि शोधपत्रलाई पाँच परिच्छेदमा विभाजन गरिएको छ । आवश्यकता अनुसार परिच्छेदलाई विभिन्न शीर्षक तथा उप शीर्षकहरूमा समेत विभाजन गरिएको छ । प्रस्तुत शोधपत्रको सङ्गठन वा स्वरूप यस प्रकार रहेको छ :-

पहिलो परिच्छेद : शोध परिचय

दोस्रो परिच्छेद : प्युठान जिल्लाको परिचय

तेस्रो परिच्छेद : लोक नाटक र मारुनी लोक नाटक

चौथो परिच्छेद : प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकहरूको वर्गीकरण र

विश्लेषण

पाँचौं परिच्छेद : उपसंहार

# दोस्रो परिच्छेद

# प्युठान जिल्लाको परिचय

#### २.१ भौगोलिक परिचय

### २.१.१ नामकरण, अवस्थिति र सीमा

मध्य पश्चिमाञ्चल विकास क्षेत्र अन्तर्गत राप्ती अञ्चलका पाँच जिल्लाहरूमध्ये प्युठान एउटा पहाडी जिल्ला हो । यस जिल्लाको नामकरण बारेमा विद्वानहरूका आ-आफ्नै मत मतान्तर रहेको पाइन्छ । कर्क प्याट्रिकले यसलाई 'प्रर्थाना', हामिल्टनले 'पुजुठाना', ओल्डिफिल्डले 'प्रर्थाना', योगी नरहिरनाथले 'प्लुथान', गोर्खाली राजा पृथ्वी नारायण शाहले 'पिउठान' वा 'पिउठानी' शब्द प्रयोग गरेको पाइन्छ । प्युठान राज्यको राजधानी भित्रीकोट थियो । चन्द्रवंशी राजाले राज्यलाई सुरक्षित राख्न तथा शासन व्यवस्थालाई सञ्चालन गर्नका लागि पाँचओटा थुमहरूको व्यवस्था गरेका थिए । थुमलाई पीठ भन्ने गरिन्छ । यिनै पीठलाई प्युठानको स्थानीय भाषामा 'पीउठ' भन्ने गरिन्थ्यो । यी पीउठमा सेनाहरूका लागि छुट्टै बस्ने व्यवस्था गरिएको हुन्थ्यो । प्राचीन समयमा भारदारहरू बस्ने ठाउँलाई 'ठाना' भिनन्थ्यो । यहाँ पीउठ र ठाना बस्ने थुमलाई पिछ स्थानीय भाषामा 'पीउठाना' भिनन थालियो । प्युठानी चन्द्रवंशी राजाको अभिलेखमा पिन 'पिउठाना' भन्ने शब्दबाट प्युठान भन्ने शब्दको उत्पत्ति भएको पाइन्छ । है हालसम्म यस जिल्लाको नामकरणका लागि 'प्युठान' शब्दले स्थायित्व पाई रहेको छ ।

प्युठान जिल्ला  $5^{\circ}$  २०' देखि  $5^{\circ}$  पूर्वी देशान्तर र २७°५५' देखि २ $5^{\circ}$ २५' उत्तरी अक्षांश सम्म फैलिएको छ । यो जिल्ला उत्तर दक्षिण लिम्बदै र पूर्व पश्चिम साँगुरो बन्दै गएको छ । समुद्री सतहबाट ३०५ देखि ३६५९ मिटर उचाइमा अवस्थित यस जिल्लाको क्षेत्रफल १३६५ वर्ग किलोमिटर रहेको छ । यस जिल्लाको मध्यकालीन मानचित्रलाई हेर्दा पूर्वमा धुर्कोट र गुल्मी, पश्चिममा दाङ, फलावाङ, खुङग्री, गजुल, उत्तरमा पर्वत तथा दक्षिणमा अर्घाखाँची, पाल्पा राज्यहरू पर्दथे । वर्तमान प्युठानको क्षेत्रफल भन्दा मध्यकालीन प्युठान विशाल थियो ।

- भीम प्रसाद अधिकारी, 'प्युठान जिल्लाका प्रमुख कवि र तिनका काव्यकृतिको विश्लेषण' (अप्रकाशित स्नातकोत्तर शोधपत्र, त्रि.वि वि.नेपाली केन्द्रिय विभाग, २०६४), पृ.ऽ ।
- २. टङ्केश्वर गौतम, 'प्युठानको भूगोल', (प्युठान: लेखक स्वयम्, २०१७), पृ.२७ ।
- ३. गित् गिरी, 'प्युठान राज्यको ऐतिहासिक भालक', (प्युठान जिल्ला विकास समिति, २०५२), पृ.१२।
- ४. जिल्ला विकास समिति कार्याल प्युठानको बुलेटिन, २०६९, पृ. २।
- ५. गित् गिरी, पूर्ववत् पृ. ८।

वि.सं २०१९ सालमा नेपाललाई १४ अञ्चल ७५ जिल्लामा विभाजन गरेपछिको वर्तमान प्युठानको पूर्वमा गुल्मी र अर्घाखाँची, पश्चिममा दाङ र रोल्पा, उत्तरमा रोल्पा र बाग्लुङ, दक्षिणमा दाङ र अर्घाखाँची जिल्लाहरू पर्दछन् । यी जिल्लाहरूको सीमाभित्र प्युठान जिल्ला सीमित रहेको छ ।

# २.१.२ हावापानी

प्युठान जिल्लाको भौगोलिक बनावट अनुसार यहाँको हावापानीलाई उष्ण, समशीतोष्ण र शीत गरी तीन प्रकृतिमा बाँड्न सिकन्छ। उष्ण प्रकृति अनुरूप भएका बाङ्गेसाल, हंसपुर, दाङबाङ आदि गा.वि.सहरूमा वैशाख, जेठ तथा असार मिहनातिर केही गर्मी भएको महसुस हुन्छ। तर नेपालगञ्ज, विरेन्द्रनगर, दाङ, दिपायलको तुलनामा त्यती गर्मी महसुस हुँदैन। यस जिल्लाको पहाडी भागमा समिशतोष्ण प्रकृतिको हावापानी पाइन्छ भने लेकाली भागमा शीत प्रकृतिको हावापानी रहेको पाइन्छ। यस भागमा हिउँदको समयमा किहले काँही हिउँ पर्ने भएकाले केही बढी जाडो हुने गर्दछ। साथै हिमचुलीका चुचुराहरू देखिने र त्यहाँबाट बहने चिसो सिरेटोयुक्त हावाले जाडोको महसुस गराएको हुन्छ। यस जिल्लामा हिउँद याममा पिन त्यति साह्रो जाडो नहुने र उष्ण प्रकृतिका हावापानी भएका ठाउँमा पिन खासै बढी गर्मी नहुने भएकाले समग्रमा हावापानी राम्रो रहेको छ। वर्षा याममा मनसुनको प्रभावले पानी परी बालीनाली उत्पादनमा सहयोग पुऱ्याएको हुन्छ। किहले काँही हिउँद याममा पिन पानी पर्ने गर्दछ। जसले गर्दा हिउँद खेतीको लागि अत्यन्तै लाभदायी हुन्छ। यहाँको औषत वार्षिक वर्षा १३०० मि.मि. रहेको छ भने सरदर अधिकतम तापक्रम २४° से. देखि न्यूनतम तापक्रम १४° से. रहेको पाइन्छ। कि

### २.१.३ वन जङ्गल

प्युठान जिल्लामा ७२,६९० हेक्टर भूभाग वन क्षेत्रले ओगटेको पाइन्छ, जसमध्ये सामुदायिक वनको ३५,६१२.२० हेक्टर, कबुलियती वनको १,१५९ हेक्टर तथा निजी वनको ४.१३ हेक्टर क्षेत्रफल रहेको छ । वन जङ्गलको संरक्षण एवम् व्यवस्थित तरिकाले उपभोग गर्नका लागि सरकारका तर्फबाट एउटा इलाका वन कार्यालय र ८ ओटा रेन्ज पोष्टहरू सञ्चालित भएका छन् ।

समुदायमा हस्तान्तिरित सामुदायिक वन संख्या ३१३ रहेको छ । उक्त वनमा उपभोग गरी लाभान्वित हुने परिवार संख्या ३८,५०० रहेको पाइन्छ । त्यस्तै कबुलियती वन संख्या ५३ ओटा रहेको छ जस अन्तर्गत १७८ घरधुरी समावेश भएको पाइन्छ । <sup>९</sup>यहाँका बासिन्दाहरूले इन्धनका लागि दाउरा, भौतिक

६. टङ्केश्वर गौतम, पूर्ववत् पृ.८ ।

७. जिल्ला विकास समिति कार्याल, पूर्ववत् पृ. २

८. ऐजन, पृ. २।

निर्माणका लागि काठ, खरघुर्रों, वस्तुभाउका लागि घाँस, पूजाआजा भोज भतेरमा प्रयोग गरिने दुना, टपरीको लागि साल तथा मालुकाको पात जस्ता वन पैदावर उपभोग गरेको देखिन्छ । वस्तु भाउका लागि घाँस, पूजाआजा भोज भतेरमा प्रयोग गरिने दुना टपरीको लागि साल तथा मालुकाको पात जस्ता वन पैदावार उपभोग गरेको देखिन्छ । यहाँको बेंसी भागमा साल, सिसौ, पहाडी भागमा सल्लो, चिउरी, टुनी तथा लेकाली भागमा बाँभ, गुराँस, कटुस जस्ता रुख विरुवाहरू पाइने गर्दछन् ।

# २.१.४ नदीनाला र पहाड

प्युठान प्राकृतिक सम्पदाले भिरपूर्ण भएको जिल्ला हो । यहाँ अविरल रूपमा बिग रहने माडी र भिम्नुक मुख्य दुई नदी रहेका छन् । पूर्व पिश्चम भई बग्ने भिम्नुक नदीका सहायक स्रोतहरूमा लुङ खोला, गर्तन खोला, चँदरी खोला, खप्रेड खोला, कात्रे खोला, जुम्नी खोला, हिर खोला आदि रहेका छन् । त्यसै गरी उत्तर पिश्चम हुँदै बग्ने माडी नदीका सहायक स्रोतहरू लुङग्री खोला, खुङग्री खोला, दडगाल खोला, धनवाड खोला, कात्तिके खोला, भ्याड खोला, अरड खोला, बाय खोला आदि पर्दछन् । भिम्नुक नदीले धेरै फाँटहरूमा सिँचाइ सुविधा पुऱ्याएको छ तर माडी नदी धेरै गिहराईबाट बगेको हुँदा यसले भिम्नुक नदीको तुलनामा सिँचाइ गर्न सक्तेको छैन । भिम्नुक

प्युठान जिल्लाको धेरैजसो भूभाग पहाडी भागमा पर्दछ । ९१४ मिटरदेखि माथि ३,६४९ मिटरसम्मको भूभागलाई पहाडी भागमा राख्न सिकन्छ । जस अन्तर्गत २,१३४ मिटरदेखि ३,६४९ मिटरसम्मको भूभाग उच्च पहाडी क्षेत्रमा पर्दछ भने ९१४ मिटरदेखि २,९३४ मिटरसम्मको भूभाग पहाडी क्षेत्रमा पर्दछ । स्याउली वाड लेक, तीनपाते धुरी, लिस्ने लेक, स्वर्गद्धारी लेक आदि उच्च पहाडी क्षेत्रमा पर्दछ । पहाडी भाग महाभारत पर्वत श्रृङ्खलामा पर्दछ । यहाँको जिमन खेती योग्य रहेको छ । स्लेट ढुङ्गाको खानी उच्च पहाडी भागमा रहेको छ । यी स्लेट ढुङ्गाहरू कुँदेर घरका छाना बनाउने कार्यमा प्रयोग गरिन्छ । यहाँ पाइने सोमे र लेकिततो जस्ता बोटिबरूवाहरू औषधी बनाउने कच्चा पदार्थका रूपमा प्रयोग गरिन्छ । यहाँ टिमुर र चिउरीको खेती पिन गरिन्छ । भटमास खाद्यान्नलाई यहाँ प्रमुख नास्ताका रूपमा प्रयोग गरेको पाइन्छ ।

९. ऐजन, पृ. २।

<sup>90.</sup> रामकृष्ण शर्मा, 'प्युठान जिल्लाका लोकगाथाः सङ्गलन, वर्गीकरण र विश्लेषण' (अप्रकाशित स्नातकोत्तर शोधपत्र, त्रि.वि.वि. नेपाली केन्द्रीय विभाग, (२०५६), पृ. २।

# २.२ ऐतिहासिक पृष्ठभूमि

प्युठान जिल्लाको ऐतिहासिक पृष्ठभूमिलाई नियाल्दा विस्तृत रूपमा खोज अनुसन्धान हुन बाँकी रहेको देखिन्छ । यहाँ मल्लकालको शासन व्यवस्थापनपछि चन्द्रवंशी राजाले शासन गरेका थिए । ११ कितपय इतिहासकारहरूले मल्लकालको पतनपछि मगर राजाले राज्य गर्दथे भनेका छन् ; तापिन यहाँ चन्द्र वंशीय राजाको नै हैकम चलेको पाइन्छ । १२ प्युठान राज्य खुङ्ग्री, भिङ्ग्री, इस्मा, मुसिकोट जस्ता राज्यहरूमध्ये शक्तिशाली राज्य थियो । यी राज्यहरू प्युठान राज्यका अनुयायी थिए । पृश्वी नारायण शाहले थालनी गरेको नेपाल एकीकरण अभियानका ऋममा दामोदर पाण्डे र काजी जगतजित पाण्डे समेतका सैन्यहरूले गुल्मीबाट हमला गर्दे प्युठान पुग्दा यी चन्द्र वंशीय राजाले हितयार नचलाई आत्म समर्पण गरेका थिए । १३

नेपालको एकीकरण हुनु अघि प्युठान चौबिसे राज्य अन्तर्गत पर्दथ्यो । प्युठान राज्यको शासन व्यवस्था सञ्चालन गर्न भित्री कोट, नारी कोट, माडी खोला, उदयपुर कोट, बाइस खुवा र काला शेष गरी ६ ओटा थुमहरू थिए । भित्री कोट थुमबाट अन्य थुमहरू नियन्त्रित थिए । भे यहाँ सबैभन्दा पहिले राजा को थियो र तिनको नाम के थियो भन्ने बारेमा जानकारी हुन सकेको छैन । सबैभन्दा पुराना राजाका रूपमा लटराजसम्मको अस्तित्व भेटिन्छ । उनी यस राज्यका एघारौं राजा मानिन्छन् । उनीपछि पृथ्वीपति र मनिक चन्द राजा भएको प्रमाण प्राप्त भएको छ । य चन्द्रवंशी राजाको शासन कालमा यस राज्य अन्तर्गत पर्ने उदयपुर कोट थुममा कार्की वंशका अधिकारी ब्राम्हणहरूले संरक्षण गरेका थिए । नेपाल एकीकरणका सन्दर्भमा प्युठान राज्य कब्जा गरेपछि यस भन्दा पश्चिमका राज्यहरू विजय गर्दा उदयपुर कोटका ब्राम्हण राजाले बहादुर शाहका सेनालाई सहयोग गरेका थिए । प्युठान राज्यलाई नेपालमा गाभेर पनि यो उदयपुर कोट राज्य तिनै अधिकारी राजालाई भोग चलन गर्न दिएको पाइन्छ । उदयपुर कोट राज्य तिनै अधिकारी राजालाई भोग चलन गर्न दिएको पाइन्छ । उदयपुर कोट राज्यमा जसुधर अधिकारी, दामोदर अधिकारी, हिर प्रसाद अधिकारी, शान्तराज अधिकारी आदि बिर्तावाल राजाहरूले शासन व्यवस्था चलाएका थिए । तत्कालीन समयमा यी विर्तावाल राजाहरूले शासन व्यवस्था चलाएका थिए । तत्कालीन समयमा यी विर्तावाल राजाहरू हाल प्युठान जिल्लाको उदयपुर कोट गा. वि. स. को वडा नं. ३ स्थित कोटघर भन्ने स्थानमा वर्ष याममा राजपरिवार वस्ने गर्दथ्यो, जहाँ पाँचसुरे ठुलो राज दरवार रहेको थियो । त्यसै गरी हिउँद याममा वाड जिल्लाको लोहार

११. टङ्केश्वर गौतम, पूर्ववत्, पृ.२७।

१२. गितु गिरी, पूर्ववत्, पृ. ११ ।

१३. रामकृष्ण शर्मा, पूर्ववत्, पृ. ३

१४. टङ्केश्वर गौतम, पूर्ववत्, पृ. ८ ।

१५. गितु गिरी, पूर्ववत्, पृ. १३ ।

१६. टङ्केश्वर गौतम, पूर्ववत्, प्. ३१-३२।

पानी गा. वि. स. को बादुले भन्ने स्थानमा राजा बस्दथे। उदयपुर कोट गा. वि. स. को कोटघरमा विर्तावाल राजाहरूको समयदेखि वडा दसैंको विजया दशमीको दिन ठुलो सराय मेला लाग्ने गर्दछ। यी विर्तावाल राजाहरूमध्ये शान्तराज अधिकारी अन्तिम राजा थिए। वि.स. २०१६ मा बिर्तावाल उन्मूल भएपछि वि.स. २०२१ मा दाङ लोहार पानी गा. वि. स. को बादुले भन्ने ठाउँको जग्गा जिमन बिक्री गरी प्युठान उदयपुर कोट गा. वि. स. मा रहेको कोटघर तथा फुलबारीको जग्गा शान्तराज अधिकारीले आफ्नी श्रीमती सुभद्रा अधिकारीको नाममा छाडी बसाइँ सरेर बर्दीयाको गुलरीयामा सपरिवार गएका थिए। वि.स. २०४१ मा सुभद्रा अधिकारीको नाममा रहेको जग्गा विद्यालयको नाममा हस्तान्तरण गरिएको थियो।

### २.३ मठमन्दिर तथा तीर्थस्थलहरू

प्युठान धार्मिक पर्यटकीय दृष्टिकोणबाट चिर परिचित भएको जिल्ला हो । स्वर्गद्वारी खाल गा.वि.स. मा पर्ने स्वर्गद्वारी धाम राष्ट्रिय तथा अन्तराष्ट्रिय क्षेत्रमा प्रसिद्ध बनेको छ । यस अञ्चललाई राप्ती अञ्चल नामकरण गर्नु अघि 'स्वर्गद्वारी अञ्चल' नामकरण गरिएबाट पनि यस जिल्लाको धार्मिक ख्याती विशेष प्रकारको रहेको थियो भन्न सिकन्छ । यहाँका स्वर्गद्वारी धाम, गौमुखी, ऐरावती, कालिका मन्दिर, भाँकी स्थान, जाल्पा स्थान, सुन्नानी स्थान आदि प्रसिद्ध मठमन्दिर हुनुका साथै तीर्थ स्थलहरू पनि हुन् । त्यस्तै अन्य उल्लेख्य तीर्थ स्थलहरूमा मल्लरानी लेक र भित्री कोट पनि प्रसिद्ध रहेका छन् ।

# २.४ सामाजिक संरचना, चाडपर्व र संस्कार

प्युठान जिल्लामा रहेका विभिन्न सामुदायिक परम्पराकालीन स्थानीय पहिचानयुक्त सामाजिक संरचना रहेको पाइन्छ । यहाँ ब्राम्हण, छेत्री, मगर, गुरुङ, नेवार, कुमाल, योगी, सार्की, कामी, धामी आदि जातिहरू बसोबास गर्दछन् । यी जातिहरूमा पानी चल्ने र पानी नचल्ने गरी भेदभाव गर्ने प्रचलन रहेको छ । रुढिवादी परम्परा तथा अन्धविश्वासले ग्रामीण समुदायमा प्रभावित तुल्याएको छ । धामी, भाँकीप्रतिको विश्वास कायमै रहेको पाइन्छ । वि.स. २०५८ सालको जनगणना अनुसार यहाँको जनसङ्ख्या २,१२,४८४ रहेको छ । यसमध्ये पुरुषको सङ्ख्या ९८,३९० र महिलाको सङ्ख्या १,१४,०९४ छ । यहाँको कुल जनसङ्ख्यामध्ये ब्राम्हण, छेत्री ३९.८८ प्रतिशत, जनजाति ३६.२९ प्रतिशत, दिलत १९.७९ प्रतिशत र अन्य ४.०४ प्रतिशत रहेका छन् । वस्य जिल्लाका मानिसहरूको शारीरिक संरचना प्राय एकै खालको देखिन्छ ।

१७. प्युठान जिल्ला, उदयपुर कोट गा.वि.स. वडा नं. ३ गैरावारीमा बस्ने वर्ष ७० का श्रीधर अधिकारीबाट प्राप्त मौखिक जानकारी अनुसार ।

१८. जिल्ला विकास कार्यालय, प्युठानको बुलेटिन, २०६९, पृ. २।

मभौला कद, गहुँगोरो वर्ण यहाँका मानिसहरूको शारीरिक विशेषता हो ; तर थेप्चो नाक, साना आँखा, पातलो दाह्री जुँगाका कारण मगर र गुरुङ जातिका मानिसहरूमा केही भिन्न विशेषता पाइन्छ । यहाँका बुढा पाकाहरूले दौरा सुरुवाल, कोट र टोपी लगाउँछन् भने महिलाहरूले साडी वा धोती, चोली पेटीकोट लगाउने र टाउकीमा वर्की बाँध्ने गर्दछन् । मङ्गोल जातिहरूमा कतिपय पुरुषहरूले अभौ पनि भाङ्ग्राको गादो पार्ने र लगौटी लगाउने गर्दछन् भने महिलाहरूले छिटको गुन्य, चोलो, गादो वा घलेक लगाउने गर्दछन् । आधुनिकतातर्फ उन्मुख मङ्गोल पुरुषहरूले भने सर्ट र पैन्ट लगाउने गर्दछन् । अविवाहित युवतीहरूले कुर्ता, सुरुवाल लगाई घाँटीमा सल बेर्ने गर्दछन् भने विवाहित महिलाहरूले साडी, पेटीकोट, ब्लाउज लगाउने गर्दछन् र कम्मरमा पटुका बाँध्ने गर्दछन् । ग्रामीण समुदायका अशिक्षित महिलाहरूले कानमा ढुङ्ग्री र माडवारी, नाकमा फुली र मुन्द्री, घाँटीमा मुगामाला, पोते आदि लगाउँछन् भने मध्यम वर्गका महिलाले घाँटीमा हमेल माला लगाउँछन् । त्यस्तै सहर बजारका शिक्षित महिलाहरूले कानमा यार्लीङ, घाँटीमा मङ्गलसुत्र, सिक्री, तिलहरी, हातमा सुनका बाला र खुट्टामा पाउजु आदि गहना लगाउने प्रचलन रहेको छ ।

यहाँका अधिकांश बासिन्दाहरू हिन्दु धर्मावलम्बी भएकाले हिन्दु संस्कारका महान पर्व दसैं, तिहार तथा तिज पर्व धुमधामका साथ मनाउने गर्दछन् । यसका अतिरिक्त माघे सङ्क्रान्ति, साउने सङ्क्रान्ति, चैते दसैं, हरेला सङ्क्रान्ति (भाद्र १ गते), होली पूर्णिमा, कृष्णाष्टमी, जनै पूर्णिमा, नाग पञ्चमी, दिवाली आदि पर्वहरू हर्षोल्लासका साथ मनाउने चलन छ ।

यस जिल्लामा हिन्दु संस्कार अनुसारका छैंटी, न्वारान, पास्नी, विवाह, वर्तबन्ध आदि वैद्धिक विधिद्वारा सम्पन्न हुने गर्दछन् भने हाल प्रेम विवाह जस्तो संस्कार युवा वर्गमा मौलाएको पाइन्छ । अन्त्यिष्ट संस्कार अनुसार जुठो बार्ने र वर्ष दिन बरखी बार्ने प्रचलन विशेष गरी क्षेत्री ब्राहम्मणहरूमा रहेको पाइन्छ । मगर, दमै, कामी, सार्की र वादी जातिहरूले बाहुन (पुरोहित) नराखी आफ्ना ज्वाइँ तथा भान्जा भान्जीहरूलाई टीका दक्षिणा गरी जुठो, सुत्केरो फुकाउने गरेको पाइन्छ । ग्रामीण समुदायमा धामी, भाँकीहरूद्वारा विरामीहरूको उपचार गर्ने प्रवृत्ति हालसम्म पनि विद्यमान रहेको पाइन्छ ।

# २.५ शिक्षा, स्वास्थ्य तथा सञ्चार

प्युठान जिल्लामा शिक्षाको सुरुवात कहिलेदेखि भयो भन्ने स्पष्ट किटान हुन नसके तापिन बीसौं शताब्दी सत्य युगमा देवताहरूले यात्रा गरेको तपोभूमिमा रोल्पा जिल्लाको रुम्टी गाउँमा वि.स. १९१६ मा जन्मनुभएका १०८ महाप्रभु बालतपस्वी श्री नारायण गौतम वि.सं. १९४१ मा स्वर्गद्वारीमा आएपछि वेदका मन्त्रद्वारा अग्नि प्रज्वलित गरी वि.सं. १९५२ वैशाख पूर्णिमादेखि अखण्ड महायज्ञ सुरु गर्नु भएको हो । यसै ऋममा पाठशालाको स्थापना गरेर संस्कृत शिक्षाको पठनपाठनको प्राथमिक सिलसिला सुरु भएको थियो ।

१९. जिल्ला विकास समिति, पूर्ववत्, पृ. ३।

विसौं शताब्दीमै उदयपुर कोटका राजा काजीहरूका सत्प्रयासमा प्युठानको उदयपुर कोटमा पाठशालाको स्थापना गरी संस्कृत शिक्षाको प्रिक्रयालाई विस्तार वि.सं. २०११ सम्म भएको थियो । उक्त विद्यालयमा छिमेकी जिल्लाहरू रोल्पा, दाङ, रुकुम लगाएत इलाम जिल्ला समेतबाट विद्यार्थीहरू अध्ययन गर्न आएका थिए। <sup>२०</sup>

यस जिल्लामा प्रजातन्त्रको उदयपछि आधुनिक शिक्षाको प्रारम्भ भएको मान्न सिकन्छ । यहाँ स्नातक तहसम्मका ४ ओटा कलेज, १४ ओटा उच्च मा.िव, ४६ ओटा मा.िव, ५४ ओटा नि.मा.िव र २८१ ओटा प्रा.िव रहेका छन् । त्यस्तै प्रा.िव मा ६४३ जना शिक्षक र २०६ जना शिक्षिका, नि.मा.िव मा ११४ जना शिक्षक र ८ जना शिक्षिका तथा मा.िव मा ११६ जना शिक्षक र २ जना शिक्षिका कार्यरत रहेका छन् ।  $^{39}$  यसरी प्युठान जिल्लाको समग्र शैक्षिक अवस्थालाई हेर्दा यहाँको कूल साक्षरता ४६.५८ प्रितिशत छ । यसमा पुरूष ६२.२८ प्रतिशत छ भने महिला साक्षरता ३३.८४ प्रतिशत मात्र रहेको छ ।  $^{39}$ 

स्वास्थ्य क्षेत्रमा पिन यस जिल्लाले धेरै सुविधा पुऱ्याएको छ । यहाँ एउटा अस्पताल, दुइटा प्राथमिक स्वास्थ्य केन्द्र, एघार ओटा स्वास्थ्य चौकी, पैंतिस ओटा उपस्वास्थ्य चौकी, तिन ओटा आयुर्वेद औषधालय र दुई जना चिकित्सकहरू रहेका छन् । वहाँ सूचना तथा सञ्चारको लागि पिन राम्रो सुविधा उपलब्ध रहेको छ । जिल्ला हुलाक कार्यालयका मातहतका इलाका तथा अतिरिक्त हुलाकहरू सञ्चालित छन् । जिल्लाका ४९ गा.वि.स. मा नै अतिरिक्त हुलाक तथा टेलिफोनको सुविधा पुगेको छ । दूर सञ्चार संस्थान शाखा कार्यालय पिन रहेको छ । निजी क्षेत्रबाट सञ्चालित रेडियो प्युठान, रेडियो माण्डवी र रेडियो लिस्ने जस्ता एफ. एम. हरूलगायत प्युठान समाचार दैनिकी, माण्डवी साप्ताहिक तथा स्वर्गद्वारी साप्ताहिक पित्रकाहरूले सञ्चार सेवा पुऱ्याइरहेका छन् ।

### २.६ आर्थिक अवस्था

प्युठान जिल्लामा बसोबास गर्ने अधिकांश मानिसहरू कृषि पेशामा संलग्न रहेका छन् । तसर्थ आर्थिक अवस्थाको मुख्य श्रोत नै कृषि रहेको पाइन्छ । यहाँ ६ ओटा कृषि सेवा केन्द्र सञ्चालित छन् । खेतीयोग्य जिमनको क्षेत्रफल ४२,७६६ हेक्टर रहेको छ भने खेती गरिएको जग्गाको क्षेत्रफल २२,१०० हेक्टर मात्र रहेको छ । सिँचाई भएको जग्गाको क्षेत्रफल ३,५०० हेक्टर रहेको पाइन्छ भने अन्य खेती

२०. प्युठान जिल्ला, उदयपुर कोट गा.वि.स. वडा नं. ३ गैरावारीमा बस्ने वर्ष ७० का श्रीधर अधिकारीबाट प्राप्त मौखिक जानकारी अनुसार ।

२१. जिल्ला शिक्षा समिति प्युठानको शैक्षिक क्यालेन्डर, २०६९, पृ. ३।

२२. जिल्ला शिक्षा समिति, पूर्ववत्, पृ. २।

२३. ऐजन।

गरिने जिमन आकाशे पानीको भरमा प्रयोग गिरएको छ । खेतीयोग्य जिमनको उत्पादन क्षमता अनुसार ४४,४२० मेट्रिक टन खुद खाद्यान्न उत्पादन हुन सक्ने देखिन्छ तर यहाँका कृषकहरूले गरेको उपभोग खाद्यान्न उत्पादन २७,६६४ मेट्रिक टन मात्र हुन गएको छ । यहाँ बसोबास गर्ने मानिसहरूको सङ्ख्याको आधारमा ४२,७९७ मेट्रिक टन खाद्यान्नको आवश्यकता पर्दछ । जसमा १४,८४२ मेट्रिक टन खाद्यान्न नपुग देखिन्छ । १४ यहाँ उत्पादन हुने मुख्य अन्नवालीहरूमा धान, मकै, गहुँ, जौ, कोदो, फापर आदि रहेका छन् । तेलहनमा तोरी, भटमास आदि पर्दछन् भने दलहनमा मास, सिमी, बोडा, गहत, मसुरो, केराउ, चना आदि पर्दछन् । पहाडी भेगहरूमा अदुवा, बेसार, चिउरी जस्ता नगदे बालीको पिन खेती गिरएको पाइन्छ । वैंसींमा बस्ने मानिसहरू तरकारी खेतीमा सङ्लग्न रहेका छन् । यहाँ उत्पादित तरकारी जिल्लामा मात्र खपत नभएर जिल्ला बाहिर पिन पठाउने चलन छ । मौसम अनुसारका सुन्तला, कटहर, आँप, नास्पाती, आरु, बखडा, कागती, केरा आदि फलफूलको पिन खेती गिरिन्छ । कृषकहरूले यी फलफूलहरू बिकी वितरण गरी आर्थिक लाभ लिने गरेको पाइन्छ ।

यहाँका मानिसहरू पशुपालन कार्यमा पिन संलग्न भएको पाइन्छ । पशुहरूको हेरचाह एवम् विमारी भएकाका लागि उपचारका निम्ति यस जिल्लामा ४ ओटा पशु सेवा केन्द्र र ७ ओटा पशु सेवा उपकेन्द्रहरू सञ्चालित रहेका छन् । <sup>२४</sup> यहाँ पालन गरेका मुख्य पशुपंक्षीहरूमा गाई, भैंसी, बाखा, भेडा, बुङ्गुर, सुँगुर, कुखुरा, हाँस आदि रहेका छन् । दुधका लागि गाई, भैंसी तथा मासु र अण्डाका लागि बाखा, भेडा, सुँगुर, कुखुरा, हाँस आदि पालन गरेको पाइन्छ । दुध तथा मासु, अण्डा बिक्री वितरण गरेर यहाँका मानिसहरूले आर्थिक गर्जो टार्ने गरेको पाइन्छ । कहीँ कतै मत्स्य पालन गरेर आर्थिक लाभ हाँसिल गरेको पिन देखिन्छ ।

यस जिल्लामा भिन्मुक नदीको पानी खैरा फाँटबाट बाँध बाँधी चेरनेटा डाँडाबाट सुरुड निर्माण गरी माडी नदीमा पावर हाउस स्थापना गरी १२ मेघावाट क्षमताको भिन्मुक जल विद्युत आयोजना सञ्चालन भएको छ । ग्रामीण जल विद्युत रहेकाले पहाडी जिल्लाबाट उत्पादन गरिने जल विद्युतहरूका लागि यो उदाहरणीय बनेको छ । यस आयोजनामा ग्रामीण समुदायका सीप भएका दक्ष तथा योग्य व्यक्तिहरूले रोजगारीको अवसर प्राप्त गरेका छन् । बजार क्षेत्रतिर फर्निचर, कागज, पाउरोटी, चाउमिन, चक आदि उद्योगहरू सञ्चालन भएका छन् । ग्रामीण समुदायमा पुरुषहरूले फुर्सदको समयमा डोका, डालो, सुपो (नाङ्लो), नाम्लो, दाम्लो, मान्द्रो आदि घरेलु सामानहरू बनाउँछन् भने महिलाहरूले चकटी, गुन्द्री, सुइटर, गलबन्दी, टोपी जस्ता मानव उपयोगी सामग्रीहरू निर्माण गरेको पाइन्छ । यहाँका मानिसहरू सिकर्मी तथा डकर्मी कामका लागि पनि निपूर्ण भएको देखिन्छ । आर्थिक समस्या तथा बेरोजगारीका कारण अधिकांश युवायुवतीहरू विदेश पलायन भएको देखिन्छ । यसरी आर्थिक समस्या टार्न उल्लेखित उद्योग तथा व्यवसाय अवलम्बन गरेको पाइन्छ ।

२४. ऐजन।

२५. ऐजन।

### २.७ लोक साहित्यको स्थिति

प्युठान जिल्लामा लोक साहित्यको अत्यिधिक प्रभाव देखिए तापिन वास्तिविक पहिचानयुक्त अध्ययन अनुसन्धान हुन सकेको पाइँदैन । यहाँ तिहारमा देउसी भैलो गाउने, दसैंमा मालिसरी गाउने, तिजमा तिज गीत गाउने, रोपाइँमा वाली गीत गाउने प्रचलन रहेको छ ।

मालिसरी बाहेक गीतमा प्रायः नाच्ने चलन पनि छ । स्थानीय जात्रा तथा चाडपर्वहरूमा विभिन्न खालका लोक गीत र भाम्रे गीत गाउने गरिन्छ । माडीखोले भाकाको गीत र नृत्य यहाँ विशेष प्रचलित रहेको छ । गोठालो जाँदा, मेलापात गर्दा तथा घाँस दाउरा गर्दा सुमधुर स्वरले वनपाखा देउराली भन्ज्याङमा गुञ्जिने गरी लोक गीत गाउने प्रचलन हालसम्म ग्रामीण जीवनमा जीवन्त रहेको छ । फागुन महिनाभिर फागु गीत अश्लील रूपमा गाउने चलन रिह आएको पाइन्छ । चैत वैशाखितर गहुँ, जौ काटि सकेपिछ खाली भएको पाखा बारीहरूमा साँभको समयमा किशोर किशोरीहरू मामै खेल्ने प्रचलन पनि रहेको छ । तिहार पर्वमा मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत सोरठी, गोपीचन्द्र, रामायण, कृष्ण चिरत्र आदि लोक नाटकहरूमा नाच्ने र गीत गाउने गरिन्छ । तान्त्रिक लोक नाटकमा धामी भाँकी बस्ने चलन पनि पाइन्छ । यहाँ लोक कथा, गाउँखाने कथा, उखान, दुक्का भन्ने चलन पनि पाइन्छ । आधुनिकीकरणका कारण विकृति विसङ्गतिले यहाँको मौलिक संस्कृतिलाई केही मात्रामा खलबलाएको पनि छ । तसर्थ यहाँको लोक साहित्यलाई संरक्षण एवम् संवर्द्धन गर्नका लागि सरकारी तथा गैरसरकारी सङ्घ संस्था लगायत स्थानीय तवरबाट थप जिम्मेवारीको भूमिका निभाउन् पर्ने देखिन्छ ।

# तेस्रो परिच्छेद

### लोक नाटक र मारुनी लोक नाटक

लोक साहित्यको एक प्रमुख विधा लोक नाटक हो । यसलाई परिभाषा, स्वरूप, अन्य विधासँगको सम्बन्ध, विशेषता, तत्त्व, प्रकार आदिका आधारमा चिनाउन सिकन्छ । यसैको एक भेद मारुनी लोक नाटक हो । त्यसको पिन आफ्नो बेग्लै पिहचान छ । यहाँ लोक नाटक र मारुनी लोक नाटकका बारेमा निम्नानुसार विवेचना गरिएको छ :-

### ३.१ लोक नाटकको सिद्धान्त

#### ३.१.१ परिचय

लोक समुदायले स्वीकृत गरी प्रदर्शन गरिने नाटकलाई लोक नाटक भिनन्छ । लोक नाटक 'लोक' र 'नाटक' दुई शब्दको संयोजनबाट बनेको हो र यसको अर्थ लोकको नाटक भन्ने हुन्छ । संस्कृत वाइमयमा 'लोक' शब्दको प्रयोग खास गरी दुई अर्थमा भएको पाइन्छ : १. स्थानका रूपमा र २. सामान्य जनताका रूपमा । स्थानवाचक शब्दका रूपमा स्वर्गलोक, मर्त्यलोक जस्ता शब्द प्रचलित छन् । 'जन' शब्दको अर्थ पिन सामान्य जनता हो । संस्कृत भाषामा 'जन' शब्द सर्व साधारण जनताकै रूपमा बढी प्रयोग भएको पाइन्छ । वर्तमान समयमा औधोगिक क्षेत्रमा काम गर्ने श्रमिक वर्गका रूपमा 'जन' शब्द बढी प्रयोग भएको देखिए तापिन उक्त वर्गका लागि मात्र यो 'जन' शब्द सीमित भने रहन सकेको छैन । त्यसकारण 'जन' शब्दको अर्थ उस्तै भए तापिन लोक शब्दले प्रयोगमा बढी मान्यता लिएको पाइन्छ । वास्तवमा लोक शब्दले सम्पूर्ण जनतालाई सङ्केत गरेको पाइन्छ । त्यसकारण 'लोक' शब्दले गाउँ, सहर लगायत विभिन्न भूभागमा बसेको सबै प्रकारको जन समुदायलाई समेटेको हुँदा यसको अर्थ व्यापक छ भन्न सिकन्छ ।

लोक नाटक लोक साहित्यको एक मुख्य विधा हो । लोक नाटकमा लोक जीवनका वास्तिविक दुःख पीडा एवम् हर्षलाई अभिनयात्मक तिरकाले प्रस्तुत गरिन्छ । जीवन र जगत्को अभिनय गर्ने परम्परा ज्यादै प्राचीन भएकाले लोक नाटकलाई प्राचीन विधाका रूपमा लिन सिकन्छ । विभिन्न सामूहिक समारोह र सांस्कृतिक कार्यक्रमहरूमा गीत, सङ्गीत, नाच, संवाद, अभिनय आदिका माध्यमबाट जीवन र जगतका घामछाँया र अन्भवहरूलाई प्रस्तुत गर्दै आउने परम्पराको उत्तराधिकारी लोक नाट्य हो । र

च्डामणि बन्ध्, 'नेपाली लोक साहित्य' (काठमाडौँ: एकता ब्क्स, २०५८), पृ. १३

२. जीवेन्द्र देव गिरी, 'नेपाली लोक साहित्यमा जन जीवन', (काठमाडौं : एकता बुक्स २०६७), पृ. १५३।

लोक नाटकमा लोक जीवनबाट नै अभिनय लिएर लोक मञ्चमा प्रस्तुत गर्ने सार्वभौम परम्परा रहनुले लोक अभिनय, लोक जीवन, लोक भावना, लोक अनुभूति र लोक जीवन एवम् जगत्का आस्था र व्यवहारहरूको सरल प्रदर्शनमूलक अभिव्यक्ति हुन्छ । लोक नाटक सर्व साधारण जनतालाई मनोरञ्जन प्रदान गर्ने विधा भएकाले यसले आफ्नो स्थान सुरक्षित राखेको छ । तसर्थः लोक नाटक कसैको पिन निजी सम्पित्त नभई समाजमा परम्परादेखि हस्तान्तिरत हुँदै आएको जन समुदायकै सार्वजिनक सम्पित्त हो । लोक नृत्यबाट नाट्य अभिनयितर उन्मुख भएको नृत्य विधा नृत्य नाटिका (लोक नाटक) हो । लोक नाटकले लोक समुदायलाई गीत, सङ्गीत र नृत्यको माध्यमद्वारा मनोरञ्जन तथा आनन्द प्रदान गर्दछ ।

लोक जीवनको ढुक ढुकीका रूपमा रहेको लोक नाटक लोक जीवनको साभा सम्पित्त हो । अपिठत र निरक्षर जन समुदायबाट सहज र स्वाभाविक रूपमा जीवित बोलचालयुक्त लोक भाषाको प्रयोग गरी देश, जाति र राष्ट्रिय संस्कृतिको संरक्षण गर्न लोक नृत्य र लोक अभिनयको रूपमा यसलाई प्रस्तुत गरिएको छ । यसरी नृत्य र नाटकको संयोग बिन्दुमा रहेको नृत्य नाटिका (लोक नाटक) साहित्य र संस्कृतिको विकासको एउटा स्थायी खम्बाका रूपमा देखा पर्दछ । यसमा परम्पराकालीन मूल्य र मान्यताको अनुसरण गरी आफ्नै विधि र विधान अनुरूप लोक समुदायमा मारुनी नाच, सोरठी नाच, नचरी नाच, भरत नाच आदि नामले लोक नाटकका रूपमा प्रयोग गरिएको पाइए तापिन मूल पारिभाषिक शब्द 'लोक नाटक' नै हो । यसलाई अंग्रेजी भाषामा 'फोक ड्रामा' का नामले परिचित गराइएको पाइन्छ ।

लोक नाटकमा गीत, सङ्गीत, नृत्य लगायत वाद्य वादनका तालमा आफ्नो जातीय संस्कृतिको मौलिकता रहने वेशभूषाको प्रयोग गरी अभिनय प्रदर्शन गर्दा परम्पराकालीन स्थानीय प्रवृत्तिको पिहचान प्रस्तुत भएको अनुभूति हुन्छ । लोक बासीहरूलाई यथेष्ट मनोरञ्जन गराउनु, नैतिक र ऐतिहासिक शिक्षा दिनु र धर्मप्रति प्रवृत्त गराउनु, परम्पराकालीन संस्कृतिलाई भावी सन्ततीहरूका लागि जोगाइ राख्नु, मान्यजनहरूप्रति सम्मान भाव जगाउनु आदि लोक नाटकका प्रमुख उद्देश्यहरू हुन् । नेपाली लोक जीवनमा भने के कित लोक नाटकहरू छन् भन्ने कुरो खोज तथा अनुसन्धानकै विषय बनेको छ । जीवेन्द्र देव गिरीले नेपाली लोक साहित्यमा जन जीवन पुस्तकमा सोरठी, घाटु, नचरी, बालुन र भारत लोक नाट्यहरूको सङ्क्षिप्त चिनारी प्रस्तुत गरेका छन् ।

३. मोतीलाल पराज्ली, 'नेपालमा प्रचलित नृत्य र नृत्य नाटिकाहरू' (ललितप्र : साभा प्रकाशन २०६३), पृ. २०३।

४. ऐजन, पृ. २०४।

५. जीवेन्द्र देव गिरी, पूर्ववत् पृ. १५५-१५९ ।

त्यस्तै मोतीलाल पराजुलीले 'नेपालमा प्रचलित नृत्य र नृत्य नाटिकाहरू' पुस्तकमा कात्तिक नाच, कृष्णलीला नृत्य नाटिका, घाटु नृत्य नाटिका, जट-जिटन नृत्य नाटिका, बालन नृत्य नाटिका, माघोनल नृत्य नाटिका, माननाच, मारुनी चिरित्र नाच, मेडिरयाको नाच, भारत नृत्य नाटिका, रामलीला नृत्य नाटिका, विदापत नृत्य नाटिका, विदेशिया नृत्य नाटिका, श्याम चकेवा नृत्य नाटिका, सलहेस नृत्य नाटिका र सोरठी नृत्य नाटिका गरी १७ प्रकारका नेपाली लोक नाटकको संक्षिप्त परिचय दिएका छन्। नेपाली जन जीवनमा लुकेर रहेका यस्ता अन्य लोक नाटकहरू खोज अनुसन्धान गरेमा प्रशस्त भेटिन सिकने सम्भावना देखिन्छ । परम्परादेखि हस्तान्तरण हुँदै आएको लोक नाटकको इतिहास लामो रहेको छ । लोक साहित्यका विविध विधामध्ये लोक नाटक एक मुख्य विधाको रूपमा स्थापित भएको छ । गीत, नृत्य, सङ्गीत तथा वाद्य वादनका संयुक्त संयोजनबाट निस्केको ताल अनुरूप अभिनय प्रस्तुत गरिने श्रव्य, दृश्य विधाको रूपमा लोक नाटक परिचित भएको छ । लोक साहित्यको प्रमुख विधा लोक नाटकले जन समुदायमा मनोरञ्जन दिने मात्र नभई यसले ऐतिहासिक, भाषिक, सामाजिक, सांस्कृतिक आदि क्षेत्रका सम्पदाको संरक्षण एवम् संवर्द्धनमा ठुलो टेवा पुन्याएको छ ।

### ३.१.२ परिभाषा र स्वरूप

लोक नाटकलाई चिनाउन यसबारे विद्वानहरूले गरेका परिभाषाहरूले सघाउ पुऱ्याउँछन् । यसको स्वरूपलाई विभिन्न आधारमा ठम्याउन सिकन्छ । यहाँ तिनका बारेमा विवेचना गरिएको छ ।

### ३.१.२.१ परिभाषा

लोक साहित्यको एक प्रमुख विधाका रूपमा लोक नाटक रहेको छ । केही विद्वानहरूले लोक नाटकलाई आ-आफ्नो परिभाषाद्वारा चिनाउने प्रयास गरेको देख्न सिकन्छ । विद्वानहरूले प्रस्तुत गरेका लोक नाटक सम्बन्धी धारणाहरूमा मतैक्य पाइदैन । विद्वानहरूले विभिन्न मान्यताहरूलाई अँगालेर परिभाषित गरेका छन् :-

स्वभाव मावोपगतं शुद्धं तु विकृतं तथा लोकवार्ता क्रियोपेतं अङ्ग लीला विवर्जितम् । स्वभावाभिनयोपेतं नाना स्त्रीपुरुषाश्रयम् यदीदृशं भवेन्नाट्यं लोकधर्मी तु सास्मृता ॥

६. मोतीलाल पराज्ली, पूर्ववत् पृ. २०४-२५५ ।

अर्थात् स्वभाविक, शुद्ध र विकार रहित, लोक प्रचलित कार्यसँग सम्बद्ध, अङ्ग लीला रहित, सहज अभिनययुक्त, विभिन्न प्रकारका स्त्री र पुरुषहरूद्वारा अभिनीत नाटक नै लोकधर्मी नाटक हो। " –भरतमुनि

जुन सिद्धान्तहरूले परिष्कृत नाटकहरूको मूल्याङ्कन गरिन्छ तिनै सिद्धान्तहरूलाई लोक नाटकको अध्ययनका निम्ति आधार बनाउनु हँदैन । ि

-श्याम परमार

विशेष खालाले पूर्ण कथातिर नलागी जनताका सामान्य सन्दर्भलाई मात्र प्रकेर जनतामै देखाउने नाच लोक नाट्य हो। <sup>९</sup>

-नेपाली शब्द सागर

लोक गीत, लोक नृत्य र लोक सङ्गीत नै लोक नाटकको वेद हो । जसरी चार वेदको मुल तत्वको आधारमा पञ्चम वा नाट्य वेदको सिर्जना भएको छ त्यसरी नै लोक गीत, लोक नृत्य र लोक सङ्गीतको आधार भूमिमा लोक नाट्यको सम्भावना र संरचना भएको हो भन्न सिकन्छ। १०० -मोहन हिमांशु थापा

लोक जीवनले उत्सव, पर्व तथा मनोरञ्जनका क्रममा जीवनका आशा उमङ्ग तथा बह विलौना, उच्छ्वास विश्वास आदि भोगाइलाई आ-आफ्नै किसिमले व्यक्त गर्दछ । लोक अभिव्यक्ति यसै क्रममा अभिनय हुन सक्ने विषय वस्तु प्रदर्शित गर्दै गाउँ घरका ठाँटी, पौवा, चौतारी, चौपारी वा सहर बजारका चोक र डबलीहरूमा मनोरञ्जनका निम्ति देखाइने परम्परागत नाटकलाई लोक नाटक भन्न सिकन्छ । भि

मान्छेले जीवन जगत्को अनुकरण धर्तीमा पाइला टेकेदेखि नै गर्दै आएको हो । यस ऋममा उसले चरा च्रुङ्गीका स्वर, पश्का हाउभाउ, खोलाका कलकल, भरीका भरभर, आँधीका वेग, घाम

९. ऐजन

७. चुडामणि बन्ध्, पूर्ववत्, पृ. २६२।

८. ऐजन।

१०. वसन्तक्मार शर्मा 'नेपाल', नेपाली शब्दसागर (काठमाडौं : भाषा पुस्तक भण्डार, २०५८), पृ. ११७४ ।

११. चूडामणि बन्ध्, पूर्ववत्, पृ. २६२ ।

जूनका चहक आदिलाई पछ्याउँदै कैयों कुराहरूको नक्कल र सिको गरेको देखिन्छ । विभिन्न सामूहिक समारोह र सांस्कृतिक कार्यक्रमहरूमा उसले गीत, सङ्गीत, नाच, संवाद, अभिनय आदिका माध्यमबाट जीवन जगत्का घामछाँया र अनुभवलाई प्रस्तुत गर्दै पिन आएको छ । यही परम्पराको उत्तराधिकारी लोक नाट्य हो । १२

- जीवेन्द्र देव गिरी

खुला ठाउँमा पर्दा / दृश्यको प्रयोग नगरी विभिन्न गीत र सङ्गीतको साथमा नृत्य प्रस्तुत गरिन्छ । त्यसैले नृत्य नाटिकामा एउटा पूर्ण आख्यान भएको गीत, लोक सङ्गीत र कलात्मक नृत्यको संयोग रहन्छ । यदि नाटिकालाई सङ्गीत सिंहत नृत्यका माध्यमद्धारा प्रस्तुत गरियो भने नृत्य नाटिका बन्दछ । भे -मोतीलाल पराज्ली

लोक जीवनको आस्था र व्यवहारको सरल प्रदर्शनमूलक अभिव्यक्ति नै लोक नाटक हो । लोक नाटकमा लोक भावनाको अभिव्यक्ति हुन्छ । लोक नाटक लोक परम्परा र रुढिमा आधारित हुन्छ । शास्त्रीय नियमहरूको पालना गर्न् पर्ने आवश्यकता हँदैन । $^{98}$ 

-चूडामणि बन्धु

उपर्युक्त परिभाषाबाट के स्पष्ट हुन्छ भने लोक जीवनमा घटेका वास्तिवक सुख, दु:ख एवम् हर्ष विस्मातका घटनाहरूलाई गीत, नृत्य, सङ्गीत, तथा वाद्य वादनको संयुक्त प्रयोजनबाट निस्केको तालमा अनौपचारिक रङ्गमञ्चमा प्रदर्शन गरिने अभिनयात्मक एवम् मनोरञ्जनयुक्त श्रव्य, दृश्य विधा नै लोक नाटक हो। यसले लोक जगत्को ढुकढुकीलाई पुस्तौंदेखि जीवन्त तुल्याउँदै आएको छ।

### ३.१.२.२ स्वरूप

लोक नाटकको विधागत स्वरूपको मुख्य पहिचान भनेको श्रव्य, दृश्य विशेषता नै हो । अभिनय र नृत्य माध्यमबाट अनौपचारिक रङ्गमञ्चमा यसको प्रदर्शनात्मक विशेषता अनुरूप यसलाई प्रस्तुत गरिएको हुन्छ । आङ्गिक, वाचिक, आहार्य र सात्विक अभिनयका माध्यमद्वारा कुनै घटना वा चरित्रको स्वरूपलाई शास्त्रीय नीति नियम विना गाउँ घर र सहरका खुला आँगन, चोक, चौतारा, चौर, डबली आदिमा लोक नाटक प्रदर्शन गरिन्छ । मनोरञ्जनयुक्त अनुकरणात्मक क्रियाकलापबाट दृश्यात्मक हुनु नै यसको स्वरूपगत परिचय हो ।

१२. जीवेन्द्र देव गिरी, पूर्ववत् पृ. १५३।

१३. मोतीलाल पराजुली, 'सोरठी नृत्य नाटिका' (काठमाडौँ : दीक्षान्त पुस्तक प्रकाशन, २०६२), पृ. १ ।

१४. च्डामणि बन्ध्, पूर्ववत्, पृ. २६२ ।

लोक नाटकको विधागत स्वरूप निर्धारणमा संवादले पिन भूमिका खेलेको पाइन्छ । नृत्य नाटिकाहरू (लोक नाटक) गीति संवादमा आधारित हुन्छन् । गायकहरूले गीत गाउँदा आख्यानमा रहेका पात्रहरूको गीति संवाद प्रस्तुत गर्दछन् तर नाटकमा जस्तो अभिनय गर्ने पात्रहरूले संवाद गर्दैनन् । १४ कथानकलाई अगाडि बढाउनका लागि पात्रहरूको चित्रण अनिवार्य हुने हुँदा संवाद लोक नाटकको महत्त्वपूर्ण अङ्ग हो ।

लोक साहित्यका अन्य विधाभौं लोक नाटकको विकास पिन पुस्तौंदेखि मौखिक एवम् श्रुतिपरम्पराबाट हुँदै आएकाले यसको अलिखित स्वरूप लोक जीवनमा जीवन्त रहेको पाइन्छ । यो लोक समुदायको साभ्ता सम्पित्तका रूपमा संरक्षण एवम् संवर्द्धन हुँदै आएको छ । लोक जीवनबाट नै अभिनय लिएर लोक मञ्चमा प्रस्तुत गरिने हुँदा यसको स्वरूपमा पिन लोकाभिनयमा लोक भावना, लोकानुभूति र लोक जीवनका अन्य विशेषता रहेका हुन्छन् । यस समुदायमा बसोबास गर्ने मानिसहरूको सोचाइ, भोगाइ आदिका सुख दु:खहरू सरल एवम् सहज रूपमा अभिव्यक्त गरिएका हुन्छन् ।

लोक नाटकलाई अन्य विधाभन्दा फरक बनाउने अर्को आधार भनेको अनौपचारिक रङ्गमञ्चीय स्वरूप हो। गाउँ सहरका चउर, आँगन, डबली, चोक, चौतारा आदिमा यसलाई प्रस्तुत गरिएको हुन्छ। गीति संवादात्मक शैलीबाट दर्शकहरूलाई मनोरञ्जन दिन सक्नु यसको विधागत स्वरूपको एक वैशिष्ट्य हो। लोक नाटकको विधागत स्वरूपको अर्को पहिचान अभिनय पिन हो। अभिनय विना लोक नाटकको अस्तित्व रहनै सक्दैन। तसर्थ लोक नाटकको विधागत स्वरूपको विभेदीकरणमा अभिनय, संवाद, रङ्गमञ्च, दृश्य विधान आदिले उल्लेखनीय भूमिका खेलेका हुन्छन्।

### ३.१.२.३ लोक नाटकसँग सम्बन्धित विधाहरू

लोक नाटक लोक साहित्यको एक प्रमुख विधाका रूपमा रहेको छ । यो श्रव्य, दृश्य विधाको एक अभिन्न अङ्ग हो । लोक नाटकको निकट सम्बन्ध शास्त्रीय नाटक र लोक गाथासँग रहेको पाइन्छ । लोक नाटक र शास्त्रीय नाटक निकट हुनुमा दृश्य, अभिनय, मञ्च, सङ्गीत, संवाद र प्रस्तुतिको ढाँचामा पाइने कितपय समानताको भूमिका छ । लोक नाटक र लोक गाथालाई निकट तुल्याउन कथात्मकता, गेयात्मकता र नाटकीयताले सघाउ पुऱ्याएका छन् । यी उल्लिखित पक्षहरूमा केही समानता देखिए तापिन आफ्नै मौलिक प्रवृत्तिगत विशेषताले भने लोक नाटक अन्य विधाभन्दा फरक रहेको छ । तसर्थ लोक नाटकसँग निकट सम्बन्ध राख्ने शास्त्रीय नाटक र लोक गाथासँगको लोक नाटकको सम्बन्धवारे यहाँ चर्चा गरिएको छ ।

१५. मोतीलाल पराजुली, पूर्ववत्, पृ. ३।

## (क) लोक नाटक र शास्त्रीय नाटकको सम्बन्ध

लोक नाटक र शास्त्रीय नाटक दुवै श्रव्य, दृश्य विधा अन्तर्गत पर्दछन् । लोक नाटक परम्परादेखि अलिखित रूपमा जनमानसमा प्रचलित हुँदै आएको भए तापिन शास्त्रीय नाटकका कैयन् तत्त्वहरूसँग यसको सम्बन्ध निकट रहेको छ । दुवै नाटकले प्रस्तुत हुँदा दृश्यात्मकता अँगाल्ने गर्दछन् । शास्त्रीय नाटकका लागि औपचारिक मञ्च र लोक नाटकका लागि अनौपचारिक मञ्च आवश्यक परे पिन दुवै नाटकका लागि मञ्च नै चाहिने भएकाले यी दुवैमा निकट सम्बन्ध रहेको मान्न सिकन्छ । यी दुवै नाटकमा अभिनय गर्ने पात्रहरूले आङ्गिक, वाचिक, आहार्य र सात्त्विक अभिनय गर्दछन् । नाटकीय क्रियाकलापका माध्यमद्धारा दर्शक सामु मनोरञ्जन प्रस्तुत गर्न दुवै नाटकलाई अभिनयको आवश्यकता पर्दछ । अभिनयविना यी दुवै नाटकले जीवन्तता पाउन सक्दैनन् । कुशल अभिनयले नाटकलाई उत्कृष्ट एवम् आकर्षक बनाउन ठुलो सहयोग गर्दछ । तसर्थ अभिनयले यी दुवै नाटकलाई निकट बनाउन सहजता प्रदान गरेको छ ।

लोक नाटक र शास्त्रीय नाटकको सम्बन्ध निजक बनाउन सहजीकरण गराउने तत्त्व संवाद पिन हो । लोक नाटकमा प्रत्यक्ष रूपमा संवाद नभए तापिन संवादमूलक गीतका माध्यमबाट भने संवाद हुने गर्दछ । यस्ता संवादमूलक गीतलाई गायकले ताल अनुसार गाइरहेका हुन्छन् । दुवैमा ऐतिहासिक, सामाजिक, पौराणिक र अन्य विभिन्न विषय वस्तु हुने गर्दछन् । दुवै सङ्गीतात्मक विधा भएकाले गीत र नृत्यलाई अगाडि बढाउन सङ्गीतले यिनमा महत्त्वपूर्ण भूमिका निर्वाह गर्दछ । गीत, नृत्य र सङ्गीत दुवै विधाका लागि आवश्यक पर्ने हुनाले यिनले लोक नाटक र शास्त्रीय नाटकमा निकटता ल्याउन सहयोग पुऱ्याएका छन् ।

लोक नाटक र शास्त्रीय नाटक दुवै रङ्गमञ्चमा प्रस्तुत हुने श्रव्य, दृश्य विधा हुन् । श्रव्य, दृश्य हुन् अभिनय, द्वन्द्व, रङ्गमञ्च, गीत, सङ्गीत र नृत्य आदि तत्त्वगत समानताले यी दुवै विधा निजक भए तापिन प्रस्तुति ढाँचा औपचारिकता एवम् आफ्नै मौलिकपनका विशेषताले लोक नाटक र शास्त्रीय नाटक विच पृथकता रहन गएको छ । लोक नाटक लोक तत्त्वले युक्त हुन्छ र खुला मञ्च, सामान्य वेशभूषा आदिमा सीमित हुन्छ भने शास्त्रीय नाटकमा यी कुराहरूका निम्ति विशेष तयारी गरिएको हुन्छ र लोक तत्त्वभन्दा शास्त्रीयता बढी रहन्छ ।

## (ख) लोक नाटक र लोक गाथाको सम्बन्ध

लोक नाटक र लोक गाथा विधामा लोक साहित्यगत समानताका साथै कितपय विधागत समानताका कारण निकटवर्ती सम्बन्ध रहेको पाइन्छ । लोक साहित्यगत समानताका दृष्टिकोणबाट हेर्दा सुरुवात कर्ता वा सुरुवात समय अज्ञात हुनु, श्रुति परम्पराबाट नै हस्तान्तिरत भई साभा लोक समाजको सम्पत्ति हुनु, परिवर्तनशील, सरल र सहज हुनु, मनोरञ्जन नै मूल उद्देश्य हुनु आदि पक्ष यी दुवै विधामा मिल्दाजुल्दा प्रवृत्तिगत विशेषताका रूपमा रहेका देखिन्छन् । यिनै विधागत समानताका कारण लोक साहित्यका अन्य विधाभन्दा यी दुई विधाका बिचमा निकट सम्बन्ध रहेको देखिन्छ ।

लोक नाटक र लोक गाथा दुवैमा कथानक अनिवार्य तत्त्वका रूपमा रहेको हुन्छ । कथानकको विकास आदि, मध्य र अन्त्यको क्रमानुसार रहेको हुन्छ । यी दुवै विधामा कथानकलाई गीत मार्फत प्रस्तुत गरिने भएकाले गेयात्मकता हुनु दुवैको महत्त्वपूर्ण विशेषता रहन गएको छ । गीतहरू प्रस्तुत गर्दा नेपाली परम्परा कालीन एवम् मौलिक बाजाहरूको प्रयोग गरिएको हुन्छ । तसर्थ सङ्गीत पक्ष यी दुवै विधामा पाइन्छ । यी दुवै विधाले गीत र सङ्गीतका माध्यमबाट बढीभन्दा बढी मनोरञ्जन प्रदान गरेका हुन्छन् । संवाद र चरित्र चित्रका माध्यमबाट विषय वस्तुको चाखलाग्दो तरिकाले लोक गाथामा पनि केही नाटकीय विशेषता सहित प्रस्तुत गरिएको हुन्छ । कतिपय लोक गाथामा आकस्मिक घटनाहरूका माध्यमद्वारा कौतुहलता उत्पन्न गराई घटनालाई नाटकीकरण गर्ने प्रयास पनि भएको हुन्छ, तसर्थ लोक गाथामा पनि लोक नाटक जित्तकै रोचकता, आकर्षण, कौतुहलता एवम् मनोरञ्जनात्मकता रहनु यी दुवैको सम्बन्ध निकटवर्ती रहनु हो ।

लोक नाटकमा जस्तै नेपाली परम्पराकालीन बाजाहरू बजाई गाइने गाथाहरू पिन नेपाली लोक समुदायमा जीवन्त रहेका पाइन्छन्। लोक गाथामा पिन सारङ्गी, मादल, हुडको, बाँसुरी आदि वाद्य वादन सामग्रीको प्रयोग गर्ने चलन रहेको छ । विधागत विशेषता अनुसार कथानक र चिरत्रलाई ठाउँ विशेष अनुसार कतै लोक नाटक र कतै लोक गाथाका रूपमा प्रस्तुत गरिन्छ । घाटु, सोरठी, बालुन, नचरी, भारत, मारुनी आदिलाई कतै लोक नाटक र कतै लोक गाथाका रूपमा प्रस्तुत गरिनुमा विधागत निकटता कारणका रूपमा रहेको छ । कथानकयुक्त गीतमा अभिनयको आवश्यकता नभई लोक गाथा हुने देखिन्छ । यसरी लोक नाटक र लोक गाथा विचमा निजकको सम्बन्ध रहन गएको देखिन्छ । यद्यपि यी दुवैमा आआपनै किसिमका मौलिक विभेदीकरणका लक्षणहरू पिन प्रशस्त मात्रामा भेटिने गर्दछन् । लोक नाटक विशेषत श्रव्य, दृश्य विधा हो भने लोक गाथा श्रव्य विधा हो । लोक नाटक गेयात्मक र कथनात्मक तथा घटना प्रधान विधा हो । मूलत कथनात्मकता, गेयात्मकता तथा सङ्गीतात्मकता जस्ता प्रवृत्तिगत विशेषता मिल्ने भएको हुँदा यी दुवै विचमा निकट सम्बन्ध रहेको छ ।

### ३.१.३ लोक नाटकका विशेषताहरू

लोक भावना वा विचारहरूको मौखिक वा जनश्रुति परम्पराद्धारा एक पुस्ताबाट अर्को पुस्तामा सर्दै आएको लोक नाटक आफ्नै निश्चित विधि र विधानअनुरूप जीवन्त रहेको पाइन्छ । नेपाली जन जीवनमा लोक नाटकको प्रदर्शन गरिने प्रिक्रिया अनुरूप यसका आफ्ना विधि र विधानहरू रहेका छन् ।

लोक नाटकका विशेषताका बारेमा विद्वानहरूले चर्चा गरेको पाइन्छ । चूडामणि बन्धुले 'नेपाली लोक साहित्य' पुस्तकमा गुरु परम्परा, विधि विधान, कथावस्तु, लोक मञ्च, पात्र, गीत र नृत्य तथा वाद्यलाई लोक नाटकका विशेषता भनेका छन् । <sup>१६</sup>

१६. चूडामणि बन्धु, 'नेपाली लोक साहित्य' (काठमाडौँ : एकता बुक्स, २०५८), पृ. २६२ ।

त्यसै गरी मोतीलाल पराजुलीले 'सोरठी नृत्य नाटिका' पुस्तकमा मङ्गलगान, आनुष्ठानिकता, सिन्दिग्ध ऐतिहासिकता, रोमाञ्चक प्रेमाख्यान, पुरुष पात्रद्धारा स्त्री पात्रको अभिनय, परम्परागत वेशभूषा, स्थानीयता, कथानकयुक्त गीति नृत्यलाई सोरठी नृत्य नाटिकाका विशेषताहरू भनी प्रस्तुत गरेका छन् ।

उपर्युक्त विद्वानहरूको मत तथा लोक नाटकको आफ्नै स्वरूपगत ढाँचालाई आधार बनाएर लोक नाटकका विशेषताहरूको निम्नान्सार चर्चा गरिएको छ :-

### ३.१.३.१ मङ्गल गान

कुनै पनि काम गर्दा अनिष्ट निवारणका लागि देवी-देवताहरूको प्रार्थना पुकार गर्ने लोक परम्परा रहेको छ। यसको प्रभाव लोक नाटकमा पनि परेको पाइन्छ। लोक नाटकलाई प्रदर्शन गर्दा नाटकमा कुनै किसिमको विघ्न बाधा र अङ्चन नपरोस्, नाटक खेल्ने काम सफल रूपमा सम्पन्न होस् भनी देवी देवताको पाठ पूजा गरी नाटक शुभारम्भ गर्ने परम्परा लोक नाटकमा पाइन्छ। उदाहरणका लागि मारुनी लोक नाटक प्रदर्शन गर्नुभन्दा पहिले आकाश पाताल, पूर्व पश्चिम, उत्तर दक्षिण चारैदिशा चारै कुनाका तेत्तिस कोटी देवताको नाम लिएर पुकार गर्नु मङ्गल गानका प्रक्रिया हुन्। लोक नाटकहरूको प्रस्तुतीकरण गर्दा सबैभन्दा पहिले आफ्ना इष्टदेवलाई माङ्गलिक प्रणाम गरी लोक नाटक प्रारम्भ गरिन्छ। यसरी स्रुमै मङ्गल गान गाइन् यसको मौलिक विशेषता हो।

# ३.१.३.२ आनुष्ठानिकता

लोक नाटक प्रदर्शनका लागि स्थानीय समुदायमा प्रचलित आआफ्नै विधि विधानहरू हुन्छन् । "पुरान मूल्य र मान्यताहरू विशेष गरी मौलिक रूपमा हस्तान्तिरत हुन्छन् । समाजमा नाटकहरूको प्रदर्शन अनुष्टानहरूसँग पनि जोडिएको हुन्छ । कितपय लोक नाटकहरूको प्रस्तुतिमा देवी देवताको आह्वान गरी तिनलाई शरीरमा प्रवेश गराउने परम्परा पिन पाइन्छ ।" लोक नाटकमा विषयगत विविधता रहनुले यसको प्रस्तुतिका क्रममा विधि र विधानहरूमा पृथकता देखिनु स्वाभाविकै हो । नेपाली समुदायमा प्रचलित लोक नाटकहरू जस्तो सोरठी, मारुनी, घाटु, लीला चरित्र, मुन्धुम आदि यस्तै अनुष्ठानसँग जोडिएका लोक नाटकहरू हुन् । लोक नाटकहरूको प्रारम्भ र विसर्जन गर्दासमेत देवी देवताको पूजा आराधना गर्ने परम्परा पाइन्छ । त्यसैले यसमा धार्मिक अनुष्ठानको परम्परा कायम रहेको पाइन्छ । तसर्थ आनुष्ठानिकता लोक नाटकको महत्त्वपूर्ण विशेषताको रूपमा स्थापित भएको छ ।

१८. चुडामणि बन्ध, 'नेपाली लोक साहित्य', पूर्ववत्, पू. २६३।

१७. मोतीलाल पराजुली, पूर्ववत्, पृ. ११ ।

# ३.१.३.३ गीत र नृत्य

लोक नाटकको कथानक पौराणिक, ऐतिहासिक, सामाजिक, सांस्कृतिक आदि स्रोतबाट लिइएको भए पिन यिनमा गीत र नृत्यको प्रस्तुति हुन्छ । वियोगान्त र संयोगान्त नाटकहरूमा पिन गीत र नृत्यको बाहुल्य पाइन्छ । गीति अभिनयको माध्यमबाट प्रदर्शन हुने लोक नाटकहरूले दर्शकहरूको मन लोभ्याउँछन् भने कतै दुःख र वेदनाले मनै रुवाउँछन् । पौराणिक परम्परामा आधारित नचरी, लीला र बालुन पुरा कथामा आधारित सोरठी, किराँती सृष्टि कथामा आधारित मुन्धुम तथा काठमाडौँ उपत्यकाका नाट्य परम्परामा पिन कथानकयुक्त गीति नृत्य रहेको देखिन्छ । तसर्थ लोक नाटकमा गीत र नृत्यको भेल बगेको हुन्छ ।

## ३.१.३.४ चरित्रद्योतक पात्र

लोक नाटकमा प्रयुक्त चरित्र वा पात्र विभिन्न प्रकृति र किसिमका हुन्छन् । मानवीय, अतिमानवीय, अतिप्राकृतिक आदि लोक नाटकमा प्रस्तुत हुने पात्रहरू हुन् । यस्ता चरित्रहरूको प्रस्तुति लोक नाटकहरूमा चरित्रद्योतक पात्रका रूपमा गरिन्छ । रामायण, कृष्ण चरित्र, बालुन आदि लोक नाटकमा अभिनय गर्ने पात्रले कथामा वर्णित नायक नायिकाको प्रतिनिधित्व गरेका हुन्छन् । कुनै कुनै लोक नाटकमा भने आख्यान वर्णित ऐतिहासिक पात्रको भूमिका भन्दा पनि दर्शकलाई मनोरञ्जन दिने तरिकाले आफ्नै स्थानीय संस्कृति अनुरूप पात्रको प्रयोग गरिएको हुन्छ ।

# ३.१.३.५ खुल्ला लोक मञ्च तथा दृश्य विधान

लोक नाटकलाई नाटकको जस्तो औपचारिक रङ्गमञ्चको आवश्यकता पर्देन । यसलाई डबली, चौतारी, पाटीपौवा, मन्दिर, आँगन जस्ता ठाउँहरूमा मानिसहरू भेला हुन सक्ने जुनसुकै ठाउँमा पनि प्रदर्शन गर्न सिकन्छ । लोक नाटक प्राप्य साधनका आधारमा देखाइने लोक रुचिका संस्कारहरूको प्रतीक पनि भएकाले यसलाई विशेष प्रबन्ध नगरीकनै इच्छा लागेको बेला तुरुन्तै प्रदर्शन गराउन सक्नु यसको विशेषता हो ।

खुल्ला लोकमञ्चमा प्रयोग भए भैं लोक नाटकमा अङ्ग र दृश्यको औपचारिक विधान पिन हुँदैन । पात्रहरू प्रायः एउटै वेशभूषामा अभिनय गर्दछन् । शास्त्रीय लोक नाटकमा भैं रङ्गमञ्चको बनावट, अङ्ग र दृश्यमा परिवर्तन हुने प्रिक्तया लोक नाटकमा हुँदैन । बाजा र गीतको ताल, लय, बदिलएपछि नाचको सामान्य भूमिका फेरिन्छ तर रूप विधान भने परिवर्तन हुँदैन ।

# ३.१.३.६ सन्दिग्ध ऐतिहासिकता

नेपाली लोक जीवनमा प्रचलित लोक नाटकले प्रसिद्ध घटनाहरूबाट कथावस्तु ग्रहण गरी सन्दिग्ध ऐतिहासिकता बोकेका हुन्छन् । लोक जीवनमा आएका यस्ता लोक नाटकहरूमा प्रयुक्त पात्रहरूले विभिन्न ठाउँको प्रतिनिधित्व गर्दै ऐतिहासिक सन्दर्भ पनि बोकेका हुन्छन् । राम, कृष्ण, सोरठी, हैमती आदि पात्र इतिहास वा पौराणिक वा काल्पनिक पात्र हुन् , त्यसको बारेमा इतिहास मौन रहेको छ । पुस्तौँ पुस्तादेखि जन समुदायमा हस्तान्तरित हुँदै आएको इतिहासका जीवित पात्रहरू पक्कै पिन काल्पनिक हुन सक्दैनन् । लोक नाटक कुनै समयको जन मानसमा भएको कार्यव्यापार भएकाले ती पात्रहरू पिन त्यही समाजका पात्रहरू हुन् । तसर्थ यसको वास्तविक पिहचान हुन नसक्नु दुर्भाग्य हो । लोक नाटकमा तिथि, मिति र अन्य वर्णनहरू पिन इतिहास अनुरूप हुन सक्छ । यसर्थ सिन्दिग्ध ऐतिहासिकता यसको विशेषता हो ।

## ३.१.३.७ गुरु परम्परा

लोक नाटकको प्रदर्शन गुरु परम्परामा आधारित हुन्छ । लोक नाटक प्रस्तुत गर्ने मण्डलीहरू मध्येबाट सिप भएका दक्ष एवम् योग्य व्यक्तिलाई गुरु बनाउने परम्परा रहेको छ । गुरुकै निर्देशनमा अन्य गायक, सङ्गीतकार तथा नृत्य मण्डलीहरू नियन्त्रित हुनु पर्दछ । गुरु परम्पराको सही निर्देशनले गर्दा पुस्तौँ पुस्ता अघिका लोक नाटक आजसम्म श्रुति परम्परामै जीवित छन् । लोक नाटकको प्रस्तुतिकरणको परम्परा बनि सकेकोले "पुराना पुस्ताबाट नयाँ पुस्ताले सिक्नु पर्छ। यसका निम्ति गुरुको चेलो बनेर अभ्यास पिन गर्नु पर्छ। कितिपय समाजमा यो बाबुबाट छोरामा पिन जान सक्दछ । तर गुरु परम्परामा व्यवधान भयो भने लोक नाटकको परम्परामा ह्रास हुन जान्छ ।" लोक नाटकको सञ्चालन गर्ने यस्तो परम्परा जातीय संस्कृति अनुसार फरक फरक हुने गर्दछ । कुनै ठाउँमा एउटै वंशका पुस्ताहरूले त कुनै ठाउँमा सक्षमताका आधारमा अन्य व्यक्तिले यो परम्परालाई धानेको पाइन्छ । तसर्थ गुरु परम्पराले लोक नाटकलाई जीवन्त त्याएको छ ।

### ३.१.३.८ परम्परागत मौखिक अभिव्यक्ति

लोक नाटकहरू लोक परम्परामा नै जीवित रहेका हुन्छन् । लोक नाटकमा एक पुस्तादेखि अर्को पुस्तासम्म सर्दै गएको परिवर्तनशील मौलिक पाठहरू आज पिन उही रूपमा प्रचलित पाइन्छन् र मौखिक रूपमै सुरक्षित पिन छन् । नेपाली लोक मानसमा प्रचलित लोक नाटकहरूमा ठाउँ अनुसार फरक फरक विषय, सङ्गीत र नृत्य हुनुको कारण यसलाई परम्परित मौखिक अभिव्यक्तिको उपज मानिन्छ । एक पुस्ताबाट अर्को पुस्तामा हस्तान्तरित हुँदै जाँदा कितपय कुरा छोडिएका हुन्छन् भने कितपय नयाँ थिपने पिन गर्दछन् । लोक नाटकमा प्रयुक्त विधि विधानका माङ्गलिक कार्य, आनुष्ठानिक कार्य, अभिनयका प्रिक्रयागत चरण, आख्यानगत गीतको लय, सङ्गीतको ताल, नृत्यको क्रम आदि सम्पूर्ण तत्त्वहरू परम्परागत मौखिक अभिव्यक्तिबाटै हस्तान्तरित भएका छन् । तसर्थ परम्परागत मौखिक अभिव्यक्तिवाटै हस्तान्तरित भएका छन् । तसर्थ परम्परागत मौखिक अभिव्यक्ति पिन लोक नाटकको महत्त्वपूर्ण विशेषता हो ।

१९. चूडामणि बन्धु, पूर्ववत्, पृ. २६३।

# ३.१.३.९ परम्परागत वेशभूषा

नेपाली लोक समुदायमा प्रचलित लोक नाटकहरूको प्रस्तुतीकरणका सन्दर्भमा अभिनय गर्दा पात्रहरूले आफ्नो जातीयता र संस्कृति भल्कने किसिमका परम्परागत वेशभूषाहरू प्रयोगमा ल्याएका हुन्छन् । यसमा प्रायः लोक समाजमा प्रचलित रहेका पिहरनहरूलाई नै प्राथमिकताका साथ समावेश गिरएको हुन्छ । लोक नाटकको विशेष आकर्षण र आफ्नो निजीपनको भलक पिन परम्परागत वेशभूषाले नै दिएको हुन्छ । यस्त परम्पित लोक नाटकमा पिहिरिने वेशभूषाले पुराना पुस्ताका व्यक्तिहरूले के कस्ता गहना कपडा लगाउँथे भन्ने कुराको जानकारी पिन दिन्छ । परम्परागत संस्कृतिको जगेर्ना गर्नु हामी सबैको कर्तव्य ठहर्दछ ।

#### ३.१.३.१० सङ्गीतात्मकता

लोक नाटकमा सङ्गीतले गीत र नृत्यलाई अघि बढाउन महत्त्वपूर्ण भूमिका खेलेको हुन्छ । गीत, सङ्गीत र नृत्यले लोक नाटकलाई प्रभावकारी तुल्याउँछन् । नेपाली लोक नाटकको प्रदर्शन गर्दा प्रयोग गरिने मौलिक लोक बाजाको सङ्गीतले लोक नाटकको विशेष पहिचान गराएको हुन्छ । "प्राचीन भाषिक अभिव्यक्ति भएको हुनाले गीतको रागात्मक पक्ष केही कमजोर जस्तो अनुभव भए पिन विलम्बित लय र सोही लयाश्रित अभिनयले गर्दा यसको दृश्य रूप आकर्षक हुन्छ । सङ्गीत शास्त्रीय मर्यादाको परिपालन र भाषाभिव्यञ्जनाले गर्दा यसको साङ्गीतिक पक्ष सशक्त अनुभव हुन्छ ।" सङ्गीतले लोक नाटकमा गीतको रागात्मकता थप्नमा महत्त्वपूर्ण भूमिका खेलेको पाइन्छ । यसले लोक नाटकलाई बढी भन्दा बढी प्रभावकारी र मनोरञ्जनपूर्ण बनाउने गर्दछ ।

### ३.१.३.११ मनोरञ्जनात्मकता

लोक नाटकको मुख्य उद्देश्य लोक बासीहरूलाई मनोरञ्जन प्रदान गर्नु हो । विषय जितसुकै गम्भिर भए पिन यसले मूलत मनोरञ्जन दिने गर्दछ । यसमा समावेश भएका पात्रहरूले हँस्यौली ठट्यौलीका पाराले आफ्ना अभिनय देखाउने गर्दछन् भने त्यसमा समाविष्ट गीत, सङ्गीत एवम् नृत्यले पिन मनोरञ्जनलाई बढाउने काम गर्दछ । मनोरञ्जनले दर्शकहरूलाई दुःखपीडाबाट मुक्त गराई आनिन्दित तुल्याउने हुन्छ ।

#### ३.१.३.१२ अभिनयात्मक तालमेल

लोक नाटकको अभिनय नै नृत्य हो । खुल्ला रङ्गमञ्चमा गायन, वादन र नर्तन आदिका माध्यमद्वारा अभिनय प्रस्तुत हुने गर्दछ । यसमा गायक मण्डली र वाद्य मण्डलीहरूले समेत गीतको लय र सङ्गीतको तालमा अभिनय गर्दछन् । लोक नाटकमा अभिनय एकल नभएर सामूहिक रूपमा हुने गर्दछ ।

२०. मोतीलाल पराजुली, सोरठी नृत्यनाटिका, पूर्ववत्, पृ. १३। सोरठी, रामायण, कृष्ण चरित्र आदि लोक नाटकमा मादले, मारुनी, पुर्सुङ्गे ढुँटुबारे आदि पात्रहरूको बेला बेलामा सामूहिक अभिनय हुने गर्दछ।

# ३.१.३.१३ उद्देश्यमूलकता

जन मानसलाई दुःख र पीडाबाट मुक्त गराई मनमा आनन्द दिएर मनोरञ्जन प्रति आकर्षण गराउनु लोक नाटकको मुख्य उद्देश्य हो । गीत, सङ्गीत र नृत्यको माध्यमबाट आफ्नो संस्कृतिको गान, पुर्खाहरूको गान र देवी देवताको आराधना लोक नाटकमा हुने भएकाले लोक बासीहरू खुसीले रमाउँछन् । मनोरञ्जन प्रदान गराउनुको अतिरिक्त धर्म प्रदान गर्नु, शिक्षा प्रदान गर्नु, पुर्खाहरूको मिहमा गान गर्नु, आफ्नो सांस्कृतिक पिहचानलाई जोगाइ राख्नु, अर्थोपार्जन गर्नु जस्ता विविध उद्देश्यहरू लोक नाटकमा रहने गर्दछन् ।

## ३.१.३.१४ स्थानीयता

लोक नाटक हाम्रो सांस्कृतिक धरोहरका रूपमा रहेको छ । यसका विविध रूपहरू छन् र तिनमा स्थानीय संस्कृति, भूगोल र रीतिरिवाजको प्रभाव परेको पाइन्छ । हरेक ठाउँका लोक नाटकहरूमा स्थानीय संस्कृति र जातीय संस्कृतिको प्रभाव रहेको पाइन्छ । तसर्थ लोक नाटकमा स्थानीयता भिल्किएको पाइन्छ ।

### ३.१.३.१४ अन्य विशेषता

लोक नाटकका यी उल्लिखित विशेषताहरूका अतिरिक्त लोक साहित्यका अन्य विधासँग मेल खाने विशेषता पिन लोक नाटकमा पाइन्छन् । अज्ञात रचनाकार, लिखित रूपको अभाव, सामूहिकता, लोकधर्म, लोक परम्परा, लोक विश्वास, सरलता र स्वभाविकता, प्रमाणिकताको अभाव, कथन शैलीमा विविधता आदि जस्ता साभा विशेषताले गर्दा लोक नाटकले लोक साहित्यका अन्य विधाको धर्म पिन निर्वाह गिररहेको हुन्छ ।

### ३.१.४ लोक नाटकका तत्त्वहरू

लोक साहित्यका विधाहरूमध्ये लोक नाटक अभिनयात्मक तथा मनोरञ्जनात्मक श्रव्य दृश्य विधा हो । हरेक विधालाई एउटा छुट्टै संरचनाका रूपमा सिद्ध र पूर्ण आकृति प्रदान गर्ने काम त्यसमा अन्तर्निहित विविध अवयवहरूले गर्दछन् । लोक नाटक पिन एक विशिष्ट र फरािकलो क्षेत्र ओगट्ने संरचना भएको विधा भएकाले यसलाई निर्माण गर्ने आफ्नै अवयवहरू छन् । पूर्वीय आचार्य भरतमुनिले नाटकका लािग कथावस्तु, पात्र, रस, रङ्गमञ्च, वेशभुषा, सङ्गीत, अभिनय, भाषा आदि तत्त्वहरूको आवश्यकता पर्ने कुरा बताएका छन् भने पाश्चात्य काव्यशास्त्री एरिस्टोटलले दुःखान्त नाटकका लािग कथानक, पात्र/चरित्र, विचार तत्त्व, पद रचना, दृश्य विधान र गीत आवश्यक तत्त्वका रूपमा बताएका छन् । भे पूर्वीय र पाश्चात्य नाट्य शास्त्रीहरूले चर्चा गरेका कतिपय तत्त्व लोक नाटकको लािग उपयोगी हुन्छन् भने कितपय आफ्नै परम्परित मूल्य मान्यतामा आधारित छन् । नेपाली जन जीवनमा प्रचलित सबै

प्रकारका नाचलाई लोक नाटकको रूपमा हेर्ने गरिदा लोक नाटक आवश्यक तत्त्वका बारेमा निर्क्योल गर्न किठनाइ उत्पन्न भएको देखिन्छ । धर्मराज थापा र हंसपुरे सुवेदीले काठमाडौँ उपत्यका लगायत नेपालका विभिन्न भागमा प्रचलित "भैरव नाच, कार्तिक नाच, महाकाली नाच, कुमारी नाच, ढुस्को चर्यानृत्य, गाईजात्रा, घाटु, सोरठी, मारुनी, बालन, संगिनी, देउसी, देउडा, भैलो आदि नाटकीय विशेषताले युक्त रहेको चर्चा गरेका छन् ।" उत्तर यी उल्लिखित नाचलाई लोक नाट्य भन्न निम्ले कुरामा जीवेन्द्र देव गिरीले व्यक्त गरेका छन् । उनका अनुसार लोक नाट्यका निम्ति कथानक, पात्र, संवाद, उपयुक्त प्रदर्शन स्थल, सरल भाषा आदिको खाँचो पर्दछ । उनी के भन्छन् भने लोक नाच र लोक नाट्यका बिच स्पष्ट विभाजन रेखा नकोर्ने हो भने हाउभाउसिहत नाचिने सिंगारु, गर्रा, भ्र्याउरे, लहरे आदि अनेक नाच लोक नाट्य कहिलन सक्दछन् र हामीले लोक नाट्यको चर्चा गर्दा विधागत सचेतता अँगाल्नै पर्दछ । अन्यथा भ्रमको अन्योलमा हामी रुमिलन खतरा हुने कुरा पनि उनले औँल्याएका छन् । देवे लोक साहित्यका अन्य विधा भन्दा लोक नाटक फरक भएको कारण यसको आवश्यक संरचनागत तत्वले गर्दा हो। लोक नाटकको विश्लेषण गर्दा विधागत सचेतताका आधारमा गर्नु उपयुक्त हुन्छ । त्यसैले लोक नाटकका तत्त्वहरूक बारेमा यस प्रकार चर्चा गरिएको छ ।

#### ३.१.४.१ कथानक

कथा र कथानक दुई भिन्दा भिन्दै कुराहरू हुन् । ऋभिक घटनाहरूको शृङ्खलालाई कथा भिनन्छ । कथालाई कार्यकारण शृङ्खलामा जोडेपछि कथानक बन्दछ । कथानक भन्नु कथा चािँ होइन । कथा भनेको समयको शृङ्खलामा व्यवस्थित गरिएका घटनाहरूको कथन हो भने कथानक चािँ कारण समेत भएको घटनाऋमको वर्णन हो ।  $^{28}$  लोक नाटकको अनिवार्य तत्त्वको रूपमा कथानक रहेको हुन्छ । हरेक नाटक लोक नाटक वा नृत्य नािटकाहरूमा एउटा आख्यान रहन्छ । यस्तो आख्यान पुराण, संस्कृति, इतिहास र सामािजक स्रोतबाट लिइएको हुन्छ ।  $^{28}$ 

२१. पारसमणि भण्डारी र अन्य, 'नेपाली गद्य र नाटक' (काठमाडौँ : विद्यार्थी पुस्त्क भण्डार, २०६७), पृ. ३३४ । २२. धर्मराज थापा र हंसपुरे सुवेदी, 'नेपाली साहित्यको विवेचना' (काठमाडौँ : पाठ्यक्रम विकास केन्द्र, २०४१), पृ. ३५०-५१ ।

२३. जीवेन्द्र देव गिरी, पूर्ववत्, पृ. १५४।

२४. कृष्णहरि बराल र नेत्र एटम, 'उपन्यास सिद्धान्त र नेपाली उपन्यास', (ललितपुर : सााभ्का प्रकाशन ने.सं. २०६६), पृ. २१ ।

२५. मोतीलाल पराजुली, 'सोरठी नृत्य नाटिका' पूर्ववत्, पृ. २।

लोक नाटकमा प्रस्तुत कथावस्तु लामो वा छोटो भए पिन सो पूर्ण भएर वर्णित घटनाहरू एकपछि अर्को गर्दै क्रमिक रूपमा आएका हुन्छन् ।

कथानकले पाठक वा दर्शकलाई पिन एकरसतामा डोऱ्याउँदै लान्छ । लोक नाटकमा कथानकको संयोजन प्रारम्भ, विकास र उपसंहार गरी उपयुक्त ढङ्गले गरिएको हुन्छ । यो सिलसिलेवार र शृङ्खलाबद्ध पिन हुन्छ ।

# ३.१.४.२ चरित्र

लोक नाटकमा सहभागी हुने व्यक्तिहरूलाई चरित्र वा पात्र भनिन्छ । नाटकको मञ्चन, प्रदर्शन एवम् गीत र नृत्यको प्रस्तुति पात्रका माध्यमबाट गरिन्छ । लोक नाटकमा विशेषतः आख्यानगत परिवेश र नाट्य परिवेशका आधारमा पात्रहरूको प्रयोग गरिएको हुन्छ । आख्यानमा प्रस्तुत हुने चरित्र भनेका लोक नाटकको कथानकमा प्रस्तुत नायक, नायिका, खलनायक र अन्य सहयोगी पात्र आदि हुन् । त्यसै गरी नृत्यमा प्रस्तुत हुने पात्र भनेका आख्यानमा प्रयुक्त पात्रका प्रतिनिधि हुन् । यस्ता प्रतिनिधि पात्रले अभिनयका माध्यमद्वारा दर्शकलाई आख्यानमा वर्णित वास्तविक पात्रको भान पारि दिन्छन् ।

रामायण, बालुन, कृष्ण चिरत्र आदि पौराणिक विषयवस्तुमा आधारित लोक नाटकमा आख्यानमा बढी पात्रको प्रतिनिधिका रूपमा अभिनय गरिन्छ भने अन्य स्रोतबाट लिइएका लोक नाटकमा भने आफ्नो जातीय वेशभूषा, संस्कृति अनुरूप अभिनय गरिन्छ । परम्परादेखि चल्दै आएका लोक जीवनका लोक नाटकमा सामाजिक नीति, नैतिक बन्धन र विविध कठिनाइका कारण पुरुष पात्रले नै भाग लिएका हुन्छन् । मारुनी लोक नाटकमा पुरुष पात्रले नारीको गहना, कपडा लगाएर नाच्ने चलन रहनुमा यसको प्रभावले महत्त्वपूर्ण भूमिका निर्वाह गरेको मान्न सिकन्छ । चरित्र विना लोक नाटक प्रदर्शन गर्न असम्भव हुने भएकाले यो महत्त्वपूर्ण तत्त्वका रूपमा रहेको छ ।

### ३.१.४.३ संवाद

पात्रहरूको बिचमा भएको कुराकानीलाई संवाद भिनन्छ । संवाद नाटकको अनिवार्य एवम् महत्त्वपूर्ण तत्त्व हो । नाटकलाई साहित्यका अन्य विधाबाट अलग गराउने एक विशिष्ट तत्त्व हो संवाद । लोक नाटक मूलतः गीति संवादमा आधारित हुन्छ । अभिनय गर्ने पात्रले प्रत्यक्ष संवाद नगरी गायक मण्डलीले गीत गाउँदा स्वतः आख्यानमा वर्णित संवाद आएको हुन्छ । "पात्रको स्वभावको दिग्दर्शन गर्न, कथावस्तु र चरित्रको विकास गर्न, नयाँ परिस्थितिको सूचना दिन, देश काल र वातावरणको बोध गराउन एवम् उद्देश्य प्राप्तिमा सफल हुन र समग्र नाटकलाई सम्प्रेषणीय बनाउन समेत नाटकमा संवादको भूमिका रहन्छ ।" रहे

२६. पारसमणि भण्डारी र अन्य, पूर्ववत्, पृ. ३४०।

तसर्थ संवाद विना चिरत्र चित्रण पिन सम्भव देखिँदैन र घटना एवम् चिरत्रको प्रकृति पिन दर्शक सामु उपस्थित हुन सक्दैन । गायक मण्डलीले गीत गाउँदा स्पष्टसँग बुिफने संवाद सर्वश्राव्य संवाद हो । चिरत्र, सोरठी, घाटु, मारुनी आदि लोक नाटकमा सर्वश्राव्य संवाद प्रयोग हुनुका साथै दोहोरो संवादको स्थिति पिन देखिन्छ । लोक नाटकमा संवादले एकातिर पात्रको चिरत्रमाथि प्रकाश पारेको हुन्छ भने अर्कातर्फ कथानकलाई अगाडि बढाएको हुन्छ ।

# ३.१.४.४ सङ्गीत

लोक नाटकमा नेपाली मौलिक संङ्गीतको प्रयोग हुन्छ । लोक नाटकको प्रकार अनुसार सङ्गीतका साधनहरू पिन फरक फरक हुने गर्दछन् । लोक सङ्गीतको प्रयोगले लोक नाटकलाई श्रुतिरम्यता प्रदान गर्दछ । सङ्गीतको कर्णप्रिय वातावरणले दर्शक तथा श्रोतामा उत्सुकता थप्दै रोचकता र मनोरञ्जन भराउने मुख्य वाद्य वादन मादल हो । यसै गरी लोक नाटकमा अवस्था अनुरूप प्रयोग हुने मौलिक लोक बाजाहरूमा खैँजेडी, मुजुरा, बाँसुरी, मुर्चुङ्गा, सारङ्गी, ढोलक, बिनायो, डम्फ्, सनै, नर्सिडा, फ्याली, दमाहा, ट्याम्को आदिको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको हुन्छ । लोक बाजाबाट निस्कने सङ्गीत नै लोक नाटकको सङ्गीत पक्ष हो । पौराणिक मारुनी नाच अन्तर्गत कृष्ण चरित्रमा बाँसुरीको स्थान महत्त्वपूर्ण हुन्छ भने सोरठी, मारुनी नाचमा गुरु मादलको भूमिका महत्त्वपूर्ण हुन्छ । तसर्थ गीतको लय र अभिनयको ढाँचामा सामाञ्जस्य ल्याउन सङ्गीतले महत्त्वपूर्ण भूमिका खेलेको हुन्छ ।

## ३.१.४.५ द्वन्द्व विधान

दुई परस्पर विराधी तत्त्व विचको सङ्घर्षलाई द्वन्द्व भिनन्छ । नाटकमा निकै सशक्त रूपमा द्वन्द्वको सिर्जना हुनु पर्छ । द्वन्द्वले लोक नाटकलाई गितशीलता प्रदान गर्दछ । तसर्थ द्वन्द्वविना लोक नाटकको कल्पना असम्भव रहन्छ ।

पात्रका विविध अवस्था अनुसार द्वन्द्वको सिर्जना हुन्छ । पात्र पात्रको बिचमा अन्तर्द्वन्द्व तथा पात्रको अन्तर्मनिभत्रको मानसिक द्वन्द्व लोक नाटकमा हुन्छ । लोक नाटकमा विशेष गरी पात्र पात्रका बिचको वैचारिक द्वन्द्व र शक्तिको बिचको द्वन्द्व सशक्त रूपमा आएको हुन्छ । विचार वा बुद्धिका बिचको द्वन्द्व नै वैचारिक द्वन्द्व हो भने बाहिरी बाहुबल तथा शारीरिक शक्तिका बिचको द्वन्द्व नै शक्तिको द्वन्द्व हो । लोक नाटकमा यिनै द्वन्द्वहरूको प्रयोग गरिन्छ ।

### ३.१.४.६ अभिनय

अभिनेयता नाटकको महत्त्वपूर्ण गुण हो । साहित्यका अन्य विधाहरूबाट नाटकलाई अलग गराउने तत्त्व नै अभिनय हो । नाट्य वस्तुलाई रङ्गमञ्चमा पात्रहरू मार्फत प्रस्तुत गर्नु नै अभिनय हो । अभिनय गर्दा बाहिरी चेष्टाहरूका साथै वास्तविक मनका भावहरू व्यक्त गर्नु अभिनय हो । लोक नाटकमा परम्परागत शैलीमा अभिनय गरिन्छ । यसको आधार परम्परा र रुढि हो । शास्त्रीय नाटकहरूको अभिनय शास्त्रीय नियमहरूका आधारमा हुन्छ । अभिनयका ऋममा अङ्ग सञ्चालन, हाउभाउ र चेष्टाहरूले लोक जीवनका सरल तर सामूहिक व्यवहार प्रदर्शित गर्छन् । अभिनय महत्त्त्वपूर्ण तत्त्वका रूपमा अभिनेताको अभिनय कौशलबाट दर्शकहरूले आनन्द लिने भएकाले अभिनय महत्त्वपूर्ण तत्त्वका रूपमा

रहेको पाइन्छ । अभिनय चार किसिमको हुन्छन् । आङ्गिक, अभिनय, वाचिक, अभिनय, आहार्य अभिनय र सात्विक अभिनय । अभिनयका यी प्रकारबारे तल चर्चा गरिएको छ :-

## (क) आङ्गिक अभिनय

शरीरका चेष्टाहरू तथा अङ्ग सञ्चालनद्धारा नाटकीय भाव व्यक्त गर्ने शैलीलाई आङ्गिक अभिनय भिनन्छ । यो शरीरसँग सम्बन्धित अभिनय हो । यसमा शरीरका विभिन्न अङ्ग, अनुहार, आँखा, घाँटी र बाहिरी चेष्टाहरूको अभिनय गरिन्छ । गीतको बोल र सङ्गीतको ताल अनुसार शरीरका विभिन्न भावभिङ्गद्धारा घुमी घुमी नृत्यका माध्यमबाट लोक नाटकमा आङ्गिक अभिनय प्रस्तुत गरिन्छ ।

## (ख) वाचिक अभिनय

वचन वा बोलीको अभिनय वाचिक अभिनय हो । लोक नाटकमा वाचिक अभिनय संवाद वा गीति संवादका माध्यमबाट प्रस्तुत हुन्छ । लोक नाटकहरूमा सामान्यत सर्वश्राव्य संवाद र आकाश भाषित संवादको प्रयोग हुन्छ । गीतका पङ्क्तिहरूमा स्पष्टसँग सम्वाद भएको र गीत गाउँदा पिन स्पष्टसँग बुिभने गरी प्रस्तुत गरिने संवाद सर्वश्राव्य संवाद हो । नर्तक वा गायकले शून्यसँग वार्तालाप गरेको वा एउटै व्यक्तिले दोहोरो संवादको भूमिका पुरा गरेको छ भने आकाश भाषित संवाद हुन्छ । लोक नाटकमा उल्लिखित दुई किसिमका संवादको प्रयोग हुन्छ । वाचिक अभिनयमा स्वर, स्थान, वर्ण, अलङ्कार र अङ्गहरूमा विशेष ध्यान प्रयाउन् पर्दछ ।

# (ग) आहार्य अभिनय

वस्त्राभूषण, अङ्गरचना, शृङ्गार आदिको उपयुक्त सजावट आहार्य अभिनय हो । लोक नाटकमा प्रयुक्त नर्तक वा चिरत्रहरू आफ्नो जातीय संस्कृतिको भिल्को दिने खालको वेशभूषामा सिजएका हुन्छन् । यसमा परम्परागत वेशभूषालाई महत्त्व दिइएको हुन्छ । लोक नाटकका पात्रहरू गाजल, टीका, हाँडीको मोसो, मकैको जुँगा आदि सामग्रीले वेशभूषा धारण गर्दछन् । उनीहरूले अवस्था अनुसार भोगटेको टोपी, खुर्सानीको माला, प्लाष्टिकको चस्मा आदि पिन लगाउँछन् भने च्यातिएको लुगा बेर्नु, भाङ्ग्रो ओङ्नु, लौरो टेक्नु जस्ता क्रियाकलाप गरी देख्दैमा हाँसो उठ्ने रूपरङ्ग पिन बनाएका हुन्छन् ।

२७. चुडामणि बन्ध्, नेपाली लोक साहित्य, पूर्ववत्, प्. २६९ ।

२८. मोतीलाल पराज्ली, सोरठी नृत्य नाटिका, पूर्ववत्, पृ. ३।

मारुनी लोक नाटकका ढँटुबारे यस्तै प्रकृतिका चरित्र हुन् । त्यसै गरी बालनमा श्रीकृष्ण हुने पात्र पुराणमा वर्णित कृष्णको वेशभूषामा रहेको हुन्छ ।

# (घ) सात्त्विक अभिनय

क्रोध, स्नेह, रोमाञ्चक, आँसु देखाउँदै विभिन्न रस भावहरूले अभिनय गर्नु सात्त्विक अभिनय हो । शास्त्रीय नाटकमा यसलाई सर्वोच्च अभिनय मानिए तापिन लोक नाटकमा यसको अभिनय न्यून मानिन्छ । मङ्गलगान वा देववस्तुति गर्ने क्रममा चोखो अङ्ग भएको व्यक्तिलाई कम्प आउने गर्दछ । त्यो शरीरमा कम्प आउनुलाई सात्त्विक अभिनय मानिन्छ । मानिसक भाव व्यक्त गर्ने क्रममा शरीरमा आएको प्राकृतिक परिवर्तन नै सात्विक अभिनय हो । यो मूलतः धर्मसँग जोडिएर आउँछ ।

# ३.१.४.७ उद्देश्य

हरेक कार्यको एउटा न एउटा निश्चित उद्देश्य हुन्छ । तसर्थ नाटक मात्रै होइन कुनै पिन साहित्यिक रचना विना उद्देश्य गरिँदैन । लोक नाटक प्रदर्शन पिन कुनै निश्चित उद्देश्य लिएर गरिन्छ । मूलतः लोक नाटकको उद्देश्य लोक समुदायलाई मनोरञ्जन प्रदान गर्नु हो ।

नेपालमा नृत्य नाटिकाहरू मूलतः पाँच उद्देश्य लिएर प्रदर्शन गरिन्छन् । नृत्यको पहिलो उद्देश्य मनोरञ्जन प्रदान गर्नु हो भने दोस्रो उद्देश्य धर्म प्राप्ति गर्नु हो । त्यस्तै शिक्षा प्रदान गर्नु, पुर्खाहरूमा यशोगान गर्नु र अर्थोपार्जन गर्नु नृत्य नाटिकाको उद्देश्य हो । र गीत, सङ्गीत र अभिनयका माध्यमबाट लोक बासीलाई मनोरञ्जन दिनु नै लोक नाटकको प्रमुख उद्देश्य रहेको छ । लोक जीवनका पीर व्यथाहरूलाई केही क्षणका लागि भुल्न वा विश्वान्ति गर्नका लागि मेला, पर्व र ऋतु अनुसार लोक नाटकको प्रदर्शन गरिन्छ । यसका अतिरिक्त ऐतिहासिक लोक नाटकको उद्देश्य अतीतका गौरव गाथालाई दृश्यकलाका माध्यमबाट प्रस्तुत गरी पुर्खाहरूको यशोगान गर्नु रहेको हुन्छ । पौराणिक लोक नाटक मार्फत दर्शकलाई नैतिक सन्देश, धार्मिक सन्देश र आफ्नो सभ्यताप्रति बफादार बनाउने उद्देश्य लिइएको हुन्छ । सामाजिक लोक नाटकमा समाजका विभिन्न समस्याहरूलाई कलात्मक ढङ्गबाट प्रदर्शन गरिन्छ र त्यसको समाधानका लागि दर्शकलाई अभिप्रेरित गर्ने उद्देश्य लिइएको हुन्छ ।

तसर्थ लोक समुदायलाई मनोरञ्जन प्रदान गर्नु, नैतिक शिक्षा दिनु, धर्म प्राप्ति गर्नु, पुर्खाहरूको यशोगान गर्नु, आफ्नो संस्कृति जातीयताका मौखिक पक्ष कायम गर्नु, सामाजिक एकताको विकास गर्नु, अर्थोपार्जनका माध्यमबाट सामाजिक विकासका काम गर्नु जस्ता उद्देश्यहरू नै लोक नाटकमा निहित रहन्छन्।

२९. मोतीलाल पराजुली, सोरठी नृत्य नाटिका, पूर्ववत्, पृ. ४।

#### ३.१.४.८ वातावरण

वातावरण नाटकको अनिवार्य एवम् महत्त्वपूर्ण तत्त्व हो । कथावस्तु र पात्रको सिधा सम्बन्ध वातावरणसँग रहन्छ । देश, काल र परिस्थितिलाई जनाउने शब्द हो वातावरण । वातावरण अन्तर्गत स्थान, समय, रीतिस्थिति, चालचलन, आचार विचार, रहनसहन, वेशभूषा, प्राकृतिक पृष्ठभूमि आदि पर्दछन् । कथावस्तु, पात्र, भाषाशैली आदि सबै वातावरणकै उपज हुन् । यिनीहरू विना नाटकको कल्पना गर्न नसिकने भएकाले पिन लोक नाटकमा वातावरणको भूमिका अपरिहार्य देखिन्छ । लोक नाटक प्रदर्शनका लागि नाट्य मण्डलीहरूले गर्ने अभिनयका ढाँचाहरू तत्कालीन वातावरणका रूपमा रहेका हुन्छन् । तसर्थ वातावरणविना लोक नाटकको अस्तित्व नरहने भएको हुँदा मुख्य तत्त्वको रूपमा रहेको छ ।

### ३.१.४.९ भाषा

भाषा मानवीय विचार विनिमयको साधन हो । लोक नाटकमा प्रयोग गरिएको भाषा लोक जन जिब्रामा भुनिन्डएको भाषा हो । यसमा संवादयुक्त गीति भाषाको प्रयोग हुन्छ । स्थानीय भाषामा प्रचिलत शब्दहरूको बाहुत्य रहनुका साथै विविध मिश्रित शब्दावलीहरूको समेत अधिक प्रयोग लोक नाटकमा पाइन्छ ।

लोक नाटकको भाषा गीतका माध्यमद्वारा प्रस्तुत हुने भएकाले लयात्मक र मिठासयुक्त रहेको हुन्छ । लोक नाटकमा भाषाको सामान्य रूप मात्र प्रयोग हुँदैन । आलङ्कारिक स्वरूप, बिम्ब प्रतिकका साथै व्यङ्ग्यपूर्ण विशेष भाषा पनि यसमा प्रयोग हुन्छ ।

# ३.१.४.१० शैली

लोक नाटक प्रस्तुत गर्ने तिरका वा ढङ्गलाई यसको शैली भिनन्छ । लोक नाटक प्रस्तुत गर्ने तिरकाहरू विविध छन् । नेपाली जन जीवनमा प्रचिलत लोक नाटकको अध्ययन गर्दा लोक नाटकको प्रदर्शनमा विविध प्रकारका शैलीहरूको प्रयोग गिरएको पाइन्छ । यस्ता शैलीहरूमा मारुनी शैली, भारत शैली, लीला शैली र लास्य शैली बढी प्रयोगमा आएको भेटिन्छ । पुरुषले नारीको वेशभूषा लगाएर नृत्य गरे मारुनी शैली हुन्छ, कुनै जातीय देवीदेवताको चिरत्रलाई अनुकरण गरेर नृत्य गरेमा लीला शैली हुन्छ । आकाशभाषित संवादमा एकल पुरुषको नृत्य भएमा भारत शैली हुन्छ । नारीले नारीपुरुषको भेषमा लिलत नृत्य गर्नु लास्यशैली हो । ३० नेपाली लोक जीवनमा प्रचिलत सोरठी, कृष्ण चित्र, रामायण आदि लोक नाटकहरू मारुनी शैलीमा प्रस्तुत हुन्छन् ।

३०. मोतीलाल पराजुली, सोरठी नृत्य नाटिका, पूर्ववत्, पृ. ५।

त्यसै गरी बालन, रामलीला, कृष्णलीलामा देवीदेवताको चरित्रलाई अनुकरण गरेर नृत्य गरिने लोक नाटक भएकाले यिनीहरू लीला शैलीमा प्रदर्शन गरिन्छ । मध्य पश्चिमाञ्चल तथा सुदूर पश्चिमाञ्चलमा प्रचलित हुड्के नाचमा भारत शैलीको प्रयोग गरिन्छ । घाटु लोक नाटकमा लास्य शैलीको प्रयोग मार्फत अभिनय गरिन्छ ।

### ३.१.४.११ मञ्च

खुला चौर, आँगन, डबली, चौतारा आदि लोक नाटकका मञ्चका रूपमा प्रयोग गरिन्छन् । पर्दा, दृश्य, अङ्क, बिना यी लोक नाटकको प्रदर्शन गरिन्छ । यसमा सजि सजाउ मञ्चको आवश्यकता पर्देन ।

# ३.१.४.१२ लोक तत्त्व

लोक नाटकमा प्रमुख तत्त्वहरूमध्ये लोक तत्त्व पिन एक हो । नाटकलाई साहित्यका अन्य विधाबाट अलग गराउने एक विशिष्ट तत्त्वका रूपमा लोक तत्त्व रहेको पाइन्छ । यसले लोक समुदायका वास्तिवक विषयहरूलाई चित्रण गरेको हुन्छ । लोक नाटकहरूमध्ये सोरठी, मारुनी लोक नाटक पिन एक महत्त्वपूर्ण भेदको रूपमा रहेको छ । यो लोक नाटकले नेपाल र भारतका धेरै जसो क्षेत्रहरूमा लोक समुदायका परम्पराकालीन संस्कृति जगेर्ना गर्नु ठुलो योगदान पुऱ्याएको पाइन्छ । यसले जन मानसलाई मनोरञ्जन दिनुका साथै मानव जीवनमा सुख दु:ख निरन्तर रूपमा चिलरहने प्रिक्रिया हो भन्ने सन्देश पिन दिने गर्दछ । तसर्थ सोरठी मारुनी लोक नाटकमा लोक तत्त्वले स्थान लिइएको पाइन्छ । लोक तत्त्व विना लोक नाटकको अस्तित्व नरहने भएकाले यो महत्त्वपूर्ण तत्त्वका रूपमा रहेको छ ।

माथि उल्लिखित विभिन्न तत्त्वहरूको संयुक्त संयोजनबाट लोक नाटकको निर्माण भएको हुन्छ । परम्परादेखि प्रचलनमा रहेका नेपाली लोक नाटक कुनै विधागत सचेतताका कारण सिर्जना भएका होइनन् । आख्यानयुक्त गीत, सङ्गीत र नृत्यका माध्यमद्वारा लोक मञ्चमा प्रदर्शन हुँदै आएको परम्पराभित्र एउटा छुट्टै किसिमको विधा निर्माण भएको छ । यही विधालाई आज विद्वानहरूले लोक नाटकका रूपमा परिभाषित गरेका छन् तर गाउँघरको जन मानसले यसलाई आआफ्नै तरिकाले चिन्ने गर्दछ ।

### ३.१.५ लोक नाटकको वर्गीकरण

लोक जगत् नै नाट्यशाला र लोक जीवन नै नाटक भएर युगौँदेखि चल्दै आएको लोक नाटक जन समुदायमा निकै अगाडिदेखि लोकप्रिय र मनोरञ्जनप्रिय विधाका रूपमा प्रयोग हुँदै आएको छ । विभिन्न चाडबाड, पर्व, जात्रा र उत्सवहरूमा यसको मञ्चन र प्रदर्शन गरिन्छ । फुर्सदको समयमा मनोरञ्जन लिनका लागि समेत यसको प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रहेको पाइन्छ । लोक समुदायमा प्रचलित यस्ता लोक नाटकहरू पौराणिक, सामाजिक, ऐतिहासिक, सांस्कृतिक आदि पृष्ठभूमिबाट हाम्रा संस्कारसँग गाँसिएर आएका छन् । आजसम्मको अध्ययन, अनुसन्धान परम्परामा लोक नाटकको वर्गीकरण गर्ने प्रयास विभिन्न लोक साहित्यका विद्वानहरूले गरे तापनि स्पष्ट रूपमा वर्गीकरण हुन सकेको देखिँदैन ।

वर्गीकरणका आधारहरू स्पष्ट नहुनु तथा लोक नाटकहरूको सर्वेक्षण, सङ्गलन र विश्लेषणको अभावले गर्दा वर्तमान अवस्थामा लोक नाटकहरूको वर्गीकरण गर्न अप्ठ्यारो परेको देखिन्छ ।

मोतीलाल पराजुलीले 'नेपालमा प्रचलित नृत्य र नृत्य नाटिकाहरू पुस्तकमा नेपाली लोक नृत्यलाई पात्र, अनुष्ठान, नाट्यतत्त्व, विषयवस्तु एवम् प्रस्तुतीकरणका आधारमा वर्गीकरण गरेका छन् । पात्रका आधारमा एकल नृत्य र समूह नृत्य, अनुष्ठानका आधारमा आनुष्ठानिक नृत्य र मुक्त नृत्य, नाटय तत्त्वका आधारमा लोक नृत्य र शास्त्रीय नृत्य, विषय वस्तुका आधारमा पौराणिक लोक नृत्य, ऐतिहासिक लोक नृत्य, सामाजिक लोक नृत्य र अतिरिञ्जित लोक नृत्य तथा प्रस्तुतीकरणका आधारमा संस्कार लोक नृत्य, ऋतुचक्र लोक नृत्य, बत, उत्सव र चाड लोक नृत्य, ऐतिहासिक- सांस्कृतिक लोक नृत्य, मेला पर्व लोक नृत्य र धार्मिक-दैविक लोक नृत्य गरी उप विभाजन अनुरूप वर्गीकरण गरेका छन् । <sup>३१</sup>

चुडामणि बन्धुले 'नेपाली लोक साहित्य' पुस्तकमा नेपाली लोक नाटकको वर्गीकरण गरेका छन् । उनले विषयको आधारमा वर्गीकरण गरेर पौराणिक एवम् लौकिक लोक नाटकलाई छुट्याएका छन् । उनले प्रयोजनका आधारमा अनुष्ठानमूलक र मनोरञ्जनमूलक गरी दुई वर्गमा राखेका छन् । अभिनेता र प्रस्तुत कर्ताका आधारमा सजीव र निर्जीव दुबै थरी हुन सक्ने कुरा बताएका छन् । त्यसै गरी उनले प्रस्तुतीकरणको शैलीका आधारमा एकलाप र वार्तालाप गरी दुई वर्गमा वर्गीकरण गरेका छन् । वैने नेपाली लोक नाटक सम्बन्धी आजसम्म गरिएका वर्गीकरणलाई हेर्दा विभिन्न विद्वानहरूका आआफ्नै ढाँचा र पद्धतिहरू देखिएको पाइन्छ । यस अनुसन्धानमा उपर्युक्त विद्वानहरूका आधारहरूलाई अवलम्बन गर्दे लोक नाटकलाई वर्गीकरण गर्ने प्रयास निम्नानुसार गरिएको छ :-

# ३.१.४.१ विषय वस्तुका आधारमा लोक नाटकको वर्गीकरण

लोक नाटकको कथानकमा समावेश भई प्रस्फुटन हुने कथ्यलाई विषय वस्तु भिनन्छ । विषय वस्तु अन्तर्गत घटना, प्रसङ्ग, सन्दर्भ र चिरत्रहरू आउँछन् । साहित्यमा भौँ लोक नाटकमा पिन विषय वस्तु प्राप्त गर्ने विभिन्न स्रोतहरू हुन्छन् । जसमध्ये पुराण, इतिहास, समाज, अति प्राकृतिकता आदि प्रमुख स्रोतहरू रहेको पाइन्छ । यस आधारमा नेपाली लोक नाटकलाई पौराणिक, ऐतिहासिक, सामाजिक र तान्त्रिक गरी चार प्रकारमा वर्गीकरण गर्न सिकन्छ ।

३१. मोतीलाल पराजुली, 'नेपालमा प्रचलित नृत्य र नृत्य नाटिकाहरू', पूर्ववत्, पृ. ५५-५९।

३२. चूडामणि बन्धु, 'नेपाली लोक साहित्य', पूर्ववत्, पृ. २६५ ।

## (क) पौराणिक लोक नाटक

पुराणका स्रोतबाट विषय वस्तु ग्रहण गरी प्रस्तुत गरिने लोक नाटकहरू नै पौराणिक लोक नाटकहरू हुन् । यस्ता लोक नाटकहरूमा पुराणको प्रसिद्ध घटना र चरित्रलाई लिएर नाटकीय स्वरूप प्रदान गरिएको हुन्छ । यस्ता खाले लोक नाटकहरू मार्फत् धर्मका आडमा रहेर जन समुदायलाई नैतिक चरित्रको शिक्षा दिने, धार्मिक संस्कारगत कर्महरू सम्पन्न गर्ने परम्परा पिन पाइन्छ । नेपालमा प्रचलित कृष्णलीला, बालन, धान नाच, रामलीला, मारूनी, चरित्र, श्यामा चकेवा जस्ता लोक नाटकहरू पौराणिक लोक नाटकहरू हुन् ।

## (ख) सामाजिक लोक नाटक

समाजले भोगेका र अनुभव गरेका जुनसुकै सामाजिक विषय वस्तुमा आधारित लोक नाटकहरू सामाजिक लोक नाटक हुन् । यस्ता लोक नाटकमा समाजका पारिवारिक, आर्थिक, राजनैतिक, जातीय र लैङ्गिक विभेद, समस्या विषय स्थिति आदि मुख्य विषय वस्तु हुन्छन् । समाजमा घटेका वास्तविक घटनाहरूलाई यथार्थ रूपमा लोक नाटकले चित्रण गर्दछ । नेपाली जन जीवनमा प्रचलित यस्ता लोक नाटकहरूमा सोरठी, घाटु, जटजटिन, माघोनल, विदेशिया आदि जस्ता लोक नाटकहरूमा सामाजिक लोक नाटकहरू हुन् । सामाजिक विषयमा आधारित लोक नाटक मूलतः प्रेमभाव र करुण भावमा आधारित रहेका हुन्छन् ।

## (ग) ऐतिहासिक लोक नाटक

इतिहासबाट विषय वस्तु लिएर प्रस्तुत गरिएका नाटकहरू ऐतिहासिक लोक नाटक हुन् । यस्ता लोक नाटकहरूमा इतिहासका प्रसिद्ध र महत्त्वपूर्ण घटना तथा चिरत्रहरूको प्रस्तुति पाइन्छ । इतिहासमा घटेका घटना र त्यस घटनासँग सम्बन्धित व्यक्तिका सेरोफेरोमा यस्ता लोक नाटकहरू तयार गरिने भएकाले यिनमा ऐतिहासिकताको भलक पाइन्छ । यस लोक नाटकमा ऐतिहासिक पुरुषको वीरता, बलिदान, राष्ट्रप्रेम आदिको विशिष्ट वर्णन गरिन्छ । नेपालमा प्रचलित 'भारत' लोक नाटक उल्लेख्य ऐतिहासिक लोक नाटक हो । भारत लोक नाटकमा युद्धको वर्णन गरिएका विभिन्न भारतहरू रहेका छन् । त्यसै गरी 'सहलेस' लोक नाटकमा पनि वीर योद्धा सलहेसको जीवन चरित्रलाई जीवन्त रूपमा प्रस्तुत गरिएकाले यसलाई ऐतिहासिक लोक नाटकको वर्गमा राख्न सिकन्छ । ऐतिहासिक विषयका लोक नाटक मूलतः वीर भावनाले ओतप्रोत रहेका छन् ।

### (घ) तान्त्रिक लोक नाटक

जादु, दुनामुना, तन्त्रमन्त्र, धामी, भाँकीमा आधारित लोक नाटकलाई तान्त्रिक लोक नाटक भिनन्छ । तान्त्रिक लोक नाटकले ग्रामीण जीनवमा निकै प्रश्रय पाएको छ । यस लोक नाटकमा मानवीय चरित्रभन्दा मानवेतर चरित्रको भूमिका हुन्छ । यी लोक नाटकहरू प्रायः लामा, धामी,

भगँकीहरूले तान्त्रिक देवताहरूको पूजाआजा गर्दा, स्तुति, प्रार्थना गर्दा, रोग निको पार्न, विरामीलाई भार्ने काम गर्दा प्रस्तुत गर्ने गरिन्छ । तान्त्रिक लोक नाटक ग्रामीण अशिक्षित समाजमा बढी प्रचलित हुन्छन् । तान्त्रिक लोक नाटकहरू मङ्गलाचरण र आख्यानबद्ध दुबै रूपमा भेटिन्छन् । नेपाली जन जीवनमा विशेष गरी थारू जातिमा प्रचलित 'मेडरियाको नाच' सामाजिक विषय हुँदाहुँदै पनि त्यसमा मानवेतर पात्रको अत्यधिक प्रयोग गर्नुका साथै तन्त्र विधाको पनि प्रयोग गरिनुले यसलाई तान्त्रिक लोक नाटक अन्तर्गत राख्न सिकन्छ ।

### ३.१.४.२ संस्कारका आधारमा लोक नाटकको वर्गीकरण

लोक नाटकहरू वास्तवमा लोक संस्कारको आधारमा लिएर जन्मेका हुन् । हाम्रो जीवनमा संस्कार लोक नाटकको आफ्नो किसिमको विशिष्ट खालको महत्त्व छ । लोक नाटक जुन उद्देश्यका लागि प्रदर्शन गरिन्छ त्यही आधारमा यिनीहरूलाई वर्गीकरण गर्न सिकन्छ । नेपाली लोक समुदायमा प्रचलित कुनै लोक नाटकहरू विभिन्न विधि विधानहरू पूरा गर्नका लागि प्रदर्शन गरिन्छन् भने कुनै लोक नाटकहरू मनोरञ्जन, धर्म प्राप्ति, शिक्षा प्राप्ति, अर्थोपार्जन आदि गर्नका लागि प्रदर्शन गरेको देखिन्छ । यस आधारमा नेपाली नाटकलाई अनुष्ठानयुक्त र अनुष्ठानमुक्त लोक नाटक गरी दुई वर्गमा विभाजन गर्न सिकन्छ ।

## (क) अनुष्ठानयुक्त लोक नाटक

हाम्रा लोक जीवनमा प्रचलित विभिन्न संस्कार तथा धार्मिक अनुष्ठान कार्यमा प्रदर्शन गरिने नाटकलाई अनुष्ठानयुक्त लोक नाटक भिनन्छ । यस्ता नाटकले कुनै पिन देशको धार्मिक, सांस्कृतिक महत्त्वलाई जीवन्त राख्दछन् । कुनै पिन देशको पिहचान भनेकै कला, साहित्य र संस्कृति हो । अनुष्ठानमूलक नाटक संस्कृतिसँग सम्बन्धित हुन्छन् र कुनै जाति वा समाजका नैतिक बन्धनले बाँधिएका हुन्छन् । नेपाली लोक जीवनमा प्रस्तुत गरिने घाटु, सोरठी, चिरत्र, बालुन आदि लोक नाटकहरूको प्रदर्शन जीवनका अनुष्ठानसँग जोडिएका हुन्छन् । यस्ता आनुष्ठानिक कार्य पूरा गर्नको लागि भए पिन यस्ता नाच नचाउनु पर्ने हुन्छ । सोरठी लोक नाटक एक वर्ष नचाउन छाडेमा गर्राभाइमध्ये कसैलाई कम्प आउने, गुरू मादल आफै बज्न थाल्ने धारणा गुरूबाहरूको रहेको छ । त्यसै गरी घाटु, सोरठी, मारुनी जस्ता लोक नाटकमा आफ्ना इष्टदेव पुकार्नु, गुरुको सम्मान गर्नु, तेत्तिस कोटी देवता सम्भन् जस्ता माङ्गलिक कार्य पूरा गरेपछि नाच शुरु गरिन्छ भने नाचको अन्त्यमा पिन देवी बाँधेर अर्थात् देवी पूजा गरेपछि मात्र त्यस वर्षका लागि अन्त्य गरिन्छ ।

### (ख) अनुष्ठानमुक्त लोक नाटक

कुनै धार्मिक कार्य वा अनुष्ठानसँग प्रत्यक्ष रूपमा सम्बन्धित नभएका तर लोक भावनालाई समेट्ने सामाजिक र ऐतिहासिक विषय वस्तु भएका, करुण भाव भएका तथा वीर पुरुषका साहिसिक कार्यमा आधारित नाटकलाई अनुष्ठानमुक्त लोक नाटक भिनन्छ । यस्ता नाटक धार्मिक, सांस्कृतिक बन्धनमा बाँधिएका हुँदैनन् । जुनसुकै समयमा पिन प्रदर्शन गर्न सिकने यस्ता लोक नाटकहरू संस्कार कार्य सम्पन्न गर्नका लागि नभएर शुद्ध मनोरञ्जनका हिसाबले प्रस्तुत हुने गरेको पाइन्छ । यिनले सामाजिक भावनालाई समेटी सामाजिक मर्यादालाई प्रस्तुत गर्दछन् । भारत, माघोनल जस्ता लोक नाटकलाई अनुष्ठानमुक्त लोक नाटकका रूपमा लिन सिकन्छ ।

### ३.१.४.३ पात्रगत सम्बद्धताका आधारमा लोक नाटकको वर्गीकरण

लोक नाटकमा प्रयोग हुने पात्रका आधारमा नेपाली लोक नाटकलाई दुई प्रकारमा वर्गीकरण गर्न सिकन्छ : एकल पात्रगत लोक नाटक र बहु पात्रगत लोक नाटक ।

#### (क) एकल पात्रगत लोक नाटक

लोक नाटकको प्रदर्शन गर्दा एकजना मात्र पात्रले गीतको बोल र सङ्गीतको ताल अनुसार अभिनय गर्ने लोक नाटकलाई एकल पात्रगत लोक नाटक भिनन्छ । एकल पात्रगत लोक नाटकमा मध्य पश्चिमाञ्चल तथा सुदूर पश्चिमाञ्चलका पहाडी जिल्लाहरूमा प्रदर्शन गरिने 'भारत' लोक नाटक रहेको छ । यस लोक नाटकमा टाउकामा फेटा गुथेको, गलामा वा कम्मरमा घण्टीको माला लगाएको, देब्रे हातमा हुड्को लिएको र काँधमा चमर भिरेको एउटा नर्तकले पुराना राजाहरूको वंशावली वा वीर चिरत्रमा आधारित गाथा गाएर विभिन्न अभिनय सहित नृत्य गर्ने प्रचलन रहेको छ ।

### (ख) बहु पात्रगत लोक नाटक

लोक मञ्चमा प्रदर्शन गरिने धेरै पात्रहरू सहभागी भई अभिनय गरिएको लोक नाटकलाई बहु पात्रगत लोक नाटक भिनन्छ । यस्ता लोक नाटकका अभिनेताहरू सजीव र निर्जीव दुबै थरी हुन सक्छन् । सजीवलाई मानव र मानवेतर गरी विभाजन गर्न सिकन्छ । कहीँ कतै नारी पुरुष संयुक्त रूपमा अभिनय गर्ने तथा कहीँ कतै पुरुषले नारीको भेषमा मारुनी शैलीमा अभिनय गर्ने प्रचलन बहु पात्रगत लोक नाटकमा रहेको पाइन्छ । कुनै लोक नाटकमा बाँदरको नाच, भालुको नाच प्रस्तुत गरेको पाइन्छ । निर्जीव पात्रहरूलाई अरुले नचाएर कठपुतलीको नाच यस वर्गका लोक नाटकमा प्रदर्शन गर्ने परम्परा रहेको छ । नेपाली जन जीवनमा प्रचलित अधिकांश लोक नाटक बहु पात्रगत लोक नाटकका रूपमा रहेको पाइन्छ ।

### ३.१.५.४ आकारका आधारमा लोक नाटकको वर्गीकरण

रूपगत स्वरूप नै आकार हो । आकारका आधारमा लोक नाटकको वर्गीकरणले स्थूल वा बाह्य आकारलाई मात्र सङ्केत नगरी नाटक भित्रको संरचनालाई पिन बुभाउँछ । यस आधारमा लोक नाटकलाई लघु र बृहत गरी दुई प्रकारमा वर्गीकरण गर्न सिकन्छ ।

### (क) लघु लोक नाटक

नाटकले लिएको छोटो र छिरितो विषय वस्तु, विषय वस्तु अनुसारको कथानक तथा त्यसले समेट्ने भावलाई मध्यनजर गरी लघु लोक नाटक भनी नामकरण गर्न सिकन्छ । यस्ता प्रकारका लोक नाटक आकार प्रकारमा साना भए पिन पूर्ण र प्रभावकारी हुन्छन् । यस्ता लोक नाटकहरूमा माघोनल, विदेसिया आदि उल्लेख्य मानिन्छन् ।

## (ख) बृहत् लोक नाटक

ठुलो विषय वस्तु भएको, विषय वस्तु अनुसारको कथानक, कथानकले लिएको भावगत विशालता तथा संरचनागत विशाल आयाम भएको नाटकलाई बृहत् लोक नाटक भिनन्छ । यस्ता प्रकारका लोक नाटकको आयाम ठुलो हुन्छ भने जीवनका विभिन्न खण्डहरूको चित्रण गरिएको हुन्छ । पात्राहरूको बहुलता, जीवनको काल खण्डको व्यापकता, आख्यानमा पूर्णता र ऋमबद्धता बृहत् लोक नाटकका विशेषता हुन् । नेपाली लोक समुदायमा प्रचलित यस्ता लोक नाटकहरूमा बालन, सोरठी, घाटु, कृष्ण लीला, भारत आदि उल्लेख्य रूपमा रहेको पाइन्छ ।

#### ३.१.६ नेपाली लोक नाटकको अध्ययन परम्परा

नेपाली लोक साहित्यको महत्त्वपूर्ण विधा लोक नाटकको अध्ययन ज्यादै नगन्य रूपमा मात्र भएको पाइन्छ । मुख्य रूपमा नेपाली लोक नाटकहरू पिन थोरै नै छन् । यी लोक नाटकहरूको उत्पत्ति र विकासमा आआफ्नै परम्पराहरू छन् । विषय वस्तुको ज्ञान नहुन्, अभिनयको कठिनाइ हुन् र सामूहिक भावनाको अभाव खट्किन् जस्ता कारणले कतिपय लोक नाटक लोप हुन थालि सकेका छन् भने कितपयको संरक्षणका अभावमा भविष्य अत्यन्तै नाजुक रहेको छ । नेपाली जन समुदायमा प्रचलित लोक नाटकको बारेमा विद्वान्हरूले गरेको खोज अनुसन्धानलाई गौरवका साथ ग्रहण गुर्न पर्ने देखिन्छ । लोक नाटक सम्बन्धी आजसम्म भएका अध्ययन अनुसन्धानको परम्परालाई यस प्रकार समेट्ने प्रयास गरिएको छ । मोहन हिंमाशु थापाले 'नेपाली लोक नाट्य परम्परा' (२०३५) शीर्षकको लेखमा नेपाली नाटकको उत्पत्ति, विकास, परिचय, परिभाषाका साथै विविध पक्षको चर्चा गरेका छन् । थापाले नेपाली नाट्य परम्पराको साथमा लोक गीतको भूमिका रहेको ठहर गरेका छन् । उनले मारुनी, सोरठी, बालन, चरित्र, मुन्धुम आदिमा गीति नाटकका मूल आधार रहेको उल्लेख गरेका छन् ।

धर्मराज थापा र हंसपुरे सुवदीले 'नेपाली लोक साहित्यको विवेचना' (२०४१) पुस्तकमा नेपाली लोक नाटकको परिचय, यसका विशेषताको चर्चा गर्दै रामायण, बालुन र सोरठी नाच (नाटक) का बारेमा सामान्य जानकारी दिएका छन्।

बद्री प्रसाद शर्माले 'डोटेली भारतको परिचय' सङ्कलन र विश्लेषण त्रि. वि. अप्रकाशित शोधपत्र (२०४२) मा डोटी प्रदेशमा प्रचलित भारत लोक नाटकको गीत सङ्कलन गरेका छन् भने यसको अध्ययन विश्लेषण पनि गहन तरिकाले गरेका छन्।

कृष्ण प्रसाद पराजुलीले 'नेपाली लोक नाटक : केही चर्चा' (२०४१) मा नेपाली लोक नाटकको परिचय, यसका प्रकार र प्रदर्शन क्षेत्रका बारेमा जानकारी दिएका छन् । त्यसै गरी पराजुलीले 'नेपाली लोक गीतको आलोक' (२०५७) पुस्तकमा नाट्य गाथाका रूपमा बालुन, सोरठी, घाटु र भारतको परिचय, अभिनय गर्ने स्थल त्यसका विधिहरू र यी लोक नाटकलाई सञ्चालन गर्ने जातिहरूका बारेमा उल्लेख गरेका छन् ।

किशोर दुराले 'दुरा जातिमा सोरठी नृत्य' (२०५५) भाङ्कारमा लम्जुङ्ग जिल्लाका दुरा जातिमा प्रचिलत सोरठी नाचका बारेमा चर्चा गरेका छन् । उनले सोरठी नाचको प्रदर्शन विधि, समय र गर्रा मण्डलीले लगाउने वेशभूषाको बारेमा उल्लेख गरेका छन् ।

केशव प्रसाद उपाध्यायले, नाटकको अध्ययन (२०५६) मा लोक नाटक समस्त काव्य विधाहरूमा श्रेष्ठ हो र विश्वको देश र समाजमा यो लोकप्रिय छ भनी उल्लेख गरेका छन् ।

डोलराज काफ्लेले 'गुरुङ संस्कृति र घाटु नाच' शीर्षकमा त्रि. वि.वि. मा वि. स. २०५६ मा प्रस्तुत गरेका शोधपत्रमा गुरुङ सम्प्रदायमा प्रचलित घाटु लोक नाटकको गीति अंश सङ्गलन गरेका छन्। त्यसै गरी घाटु लोक नाटकको वर्गीकरण एवम् विश्लेषण गहन तरिकाले गरेका छन्।

बासुदेव माइसावले वि. स. २०५६ मा 'डोटी प्रदेशमा भारतको प्रचलन र रिन रौतको भारत/मडा ' शीर्षकमा प्रज्ञा पित्रकामा एक लेख भारत लोक नाटकको व्युत्पित्त, परिभाषा र यसका सात प्रकारहरूको चर्चा पिन उनले यसमा गरेका छन्।

जीवेन्द्र देव गिरीले 'लोक साहित्यको अवलोकन' (२०५७) पुस्तकमा नेपाली लोक नाटकको चर्चा गरेका छन् । उनले नेपाली लोक नाटकहरूलाई संसारका लोक नाटकहरूकै एक अभिन्न अङ्ग भएकोले यसको सुदीर्घ परम्परा रहेको बताएका छन् । गिरीले लोक नाटकको परिचय, परिभाषा, दिनुका साथै यसको उत्पत्ति र विकासको समेत चर्चा गरेका छन् । उनले नेपाली जन जीवनमा प्रचलित सोरठी, घाटु, नचरी, बालुन र भारत लोक नाटकका प्रदर्शन समय, स्थान र प्रिक्रया बारेमा संक्षिप्त प्रकाश पारेका छन् । गिरीले लोक नाच र लोक नाट्यका बिच स्पष्ट विभाजन रेखा कोर्नु पर्नेमा जोड दिएका छन् ।

चूडामणि बन्धुले 'नेपाली लोक साहित्य' (२०५८) पुस्तकमा नेपाली लोक नाटकको परिचय, परिभाषा एवम् विशेषताको उल्लेख गर्नुका साथै यसको उत्पत्ति र विकास तथा निर्धारणका आधारमा समेत चर्चा गरेका छन् । बन्धुले लोक नाटकको वर्गीकरण गर्दै नेपाली लोक नाटकहरू सोरठी, नचरी,

चरित्र लीला, गोपीचन, घाटु, बालुन, कात्तिक नाच र बाठा मानिसहरूको खेलको प्रदर्शनको बारेमा जानकारी दिएका छन्।

चतुरभक्त राईले वि. सं. २०५८ मा 'मारुनी नाच एक संक्षिप्त परिचय' शीर्षकको लेख कान्तिपुर राष्ट्रिय दैनिकमा प्रकाशित गरेका छन् । उनले मारुनी नाचलाई साङ्गीतिक विकास यात्राको उद्गमका रूपमा चर्चा गरेका छन् । उनले मारुनी नाच सैनिक परिवेशबाट आएको नभई नेपाली परम्परा र सभ्यता सँगसँगै हुर्किएको चर्चा गरेका छन् ।

मोतीलाल पराजुलीले 'नेपालमा प्रचलित नृत्य र नृत्य नाटिकाहरू' (२०६३) पुस्तकमा नेपाली लोक जीवनमा प्रचलित १७ ओटा नृत्य नाटिकाहरू लोक नाटकको विस्तृत रूपमा उल्लेख गरेका छन्। उनले यी लोक नाटकहरूको परिचय, प्रदर्शन समय र स्थान, आख्यानको ढाँचा, अभिनय गर्ने पात्रको भूमिका र यी नाचहरूको प्रयोजनका बारेमा स्पष्ट पारेका छन्। त्यसै गरी पराजुलीले 'सोरठी नृत्य नाटिका' (२०६३) पुस्तकमा लोक नाटकको महत्त्वपूर्ण विशेषताले युक्त भएको सोरठी लोक नाटकको परिचय, तत्त्व, विशेषता, लोक साहित्य सिद्धान्तका आधार, काव्य शास्त्रीय कोणबाट अध्ययन र लोक साहित्यमा सोरठी नृत्य नाटिकाको स्थानका बारेमा विस्तृत रूपमा उल्लेख गरिएको छ।

रामजी थापा रोचकले 'लोक नाच' संक्षिप्त अध्ययन (२०६३) पुस्तकमा सोरठी नृत्यको परिचय, प्रदर्शनका विधि विधानहरूको वर्णन तरिकाका साथै सोरठीको उत्पत्ति सम्बन्धी मतभेदको तुलना गरेर सोरठी र मारुनी नाचको भिन्नताका बारेमा समेत उल्लेख गरेका छन्।

मोहन राज शर्मा र खगेन्द्र प्रसाद लुइटेलले 'लोकवार्ता विज्ञान र लोक साहित्य' (२०६३) पुस्तकमा लोक नाटकको परिचय, उत्पत्ति, परिभाषा र स्वरूपको किटान गर्दै यसको वर्गीकरण पनि विभिन्न आधारमा गरेका छन्। त्यसै गरी नेपाली लोक नाटक सोरठी, घाटु, बालुन आदिको चर्चा पनि उनीहरूले गरेका छन्।

कुसुमाकर न्यौपानेको 'गोपीचन लोक नाटक' (२०६४) मा बाग्लुङ जिल्लामा प्रचलित मारुनी नाचका बारेमा अध्ययन गरिएको छ । यसको आख्यानमा गोपीचनको कथालाई प्रस्तुत गरिएको छ ।

टीका बहादुर श्रेष्ठले 'रावा खोलामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकहरूको अध्ययन' (२०६४) शीर्षकको त्रि. वि. वि. मा प्रस्तुत शोधपत्रमा खोटाङ जिल्लाको रावाखोलाका राईहरूको नाचका रूपमा मारुनी नाचलाई प्रस्तुत गरेका छन् । उनले मारुनी नाचको परिचय, वर्गीकरण, यसका गीतहरूको सङ्गलन र विश्लेषण गरेका छन् ।

तुलसीराम ज्ञवालीले 'गुल्मी जिल्लामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन (२०६८) शीर्षकमा त्रि. वि. विमा प्रस्तुत शोधपत्रमा गुल्मी जिल्लामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको बारेमा चर्चा गरेका छन् । उनले मारुनी नाचको परिचय, उत्पत्ति र विकास, परम्परा वर्गीकरण तथा विश्लेषणका बारेमा गहन अध्ययन गरी उल्लेख गरेका छन् ।

### ३.१.७ निष्कर्ष

प्रस्तुत परिच्छेद लोक नाटकको सिद्धान्तमा आधारित छ । लोक जगत् नै नाट्यशाला र लोक जीवन नै नाटक भएर प्राचीन कालदेखि प्रचलनमा रहेका लोक नाटकमा आफ्नै चोखोपन भेटिन्छ । यही चोखोपनले लोक नाटकको अस्तित्वलाई लोक जीवनमा भिजाएको पाइन्छ ।

लोक नाटक लोक समुदायका आस्था र व्यवहारहरूलाई आख्यानगत गीत, लोक नृत्य र लोक सङ्गीतका माध्यमद्वारा अनौपचारिक रङ्गमञ्चमा प्रदर्शन गरिने कार्य व्यापार मूलक अनुकरणात्मक श्रव्य दृश्य विधा हो । यसको गीति प्रस्तुतिमा पुराण, इतिहास, समाज र सांस्कृतिक पृष्ठभूमिबाट आख्यान लिइएको हुन्छ । लोक नाटकको स्वरूप दृश्यात्मक, गीति संवादात्मक, अभिनेयात्मक भएका कारण यो अन्य लोक साहित्यिक विधा भन्दा फरक भएको छ । सदियौँदेखि हस्तान्तरित हुँदै आएका लोक नाटकका आफ्नै खालका निश्चित विधान परम्परा र मान्यताहरू रहेका छन् । यिनै विधानका प्रिक्रया भित्र यसका आफ्नै मौलिक विशेषता पनि अन्तर्निहित छन् । यिनै विशेषताले गर्दा यसको अस्तित्व जीवित रहेको पाइन्छ ।

लोक जीवनमा प्रचलित लोक नाटकहरूको सङ्गलन, सर्वेक्षण र विश्लेषण तथा वर्गीकरणको वैज्ञानिक आधारको अभाव हुनुले लोक नाटक र लोक नाचका बारेमा स्पष्ट विभाजन रेखाको किटान हुन सकेको छैन । तसर्थ लोक नाटक र लोक नाच बिच भ्रम सिर्जना हुने गरेको पाइन्छ । त्यसैले लोक नाटकको चर्चा गर्दा विधागत सचेतता अवलम्बन गर्नु पर्दछ । पछिल्ला चरणमा हाम्रा मौलिक संस्कृतिको संरक्षण गर्नु पर्ने जिम्मेवारी बोधको अभाव हुनु र पश्चिमी सभ्यताको आकर्षण बढ्दै जानुले ऐतिहासिक, सामाजिक, सांस्कृतिक, जातीय, भाषिक, पुरातात्त्विक महत्त्व बोकेका नेपाली जन जीवनका प्रचलित लोक नाटकहरू लोपोन्मुख हुने अवस्थामा रहेका छन् । लोक जीवनका विविध क्रियाकलापहरूलाई आत्मसात् गरेर लोक समुदायमा प्रदर्शन गरिने यस्ता लोक नाटकमा लोक भावना, लोक जीवन तथा लोकानुभूतिको वास्तविक एवम् यथार्थ चित्रण गरेको पाइन्छ । यसलाई बचाई राख्न सम्बन्धित सरकारी तथा गैर सरकारी संघ संस्था लगायत स्थानीय तवरबाट उल्लेखनीय भूमिका खेल्नु पर्ने आवश्यकता देखिन्छ ।

#### ३.२ मारुनी लोक नाटक

लोक नाटकको एक महत्त्वपूर्ण भेद मारुनी लोक नाटक हो । यसको आफ्नो विशिष्ट पहिचान छ । यसको परिचय सहित, उत्पत्ति, परम्परा र वर्गीकरणका बारेमाा यहाँ प्रकाश पारिएको छ ।

#### ३.२.१ परिचय

नेपाली लोक समुदायमा नाटक प्रदर्शन गर्ने बेला पुरुष पात्रले नारी पात्रको वेशभूषा पिहरेर आख्यानयुक्त गीतको बोल र नेपाली मौलिक सङ्गीतको ताल अनुसार विशिष्ट शैलीमा अभिनय गिरने सामुहिक नृत्यलाई मारुनी लोक नाटक भिनन्छ । नेपालमा प्रचिलत विभिन्न शैलीमा प्रदर्शन हुने लोक नाटकहरू मध्ये महत्त्वपूर्ण विशेषता एवम् मौलिकपन बोकेको लोक नाटकका रूपमा यो पिरिचित छ ।

तुल्सीराम ज्ञवालीका अनुसार 'महारानी' शब्द अपभ्रंश भएर 'मारुनी' भएको हो र मगर भाषामा प्रचलित महारानीबाट 'मारुनी' भएको देखिन्छ । अर्थ तथा परिभाषाका दृष्टिले नेपाली शब्द सागरमा मारुनीलाई 'मारु' शब्दमा 'नी' प्रत्यय लागेर अर्थात मारुनी = मारुनी आइमाई बनेर नाचगान गर्ने पुरुष, नटुवी,

9. तुल्सीराम ज्ञवाली, 'गुल्मी जिल्लामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन', (स्नातकोत्तर अप्रकाशित शोधपत्र, त्रि.वि.वि. २०६८), पृ. ३७।

नचुवी भनेर उल्लेख गरिएको पाइन्छ । 'मारु' भनेको दीपक रागको एक प्रकार वा दीपक रागमा गाइने गीत भनेर अर्थ्याइएको छ । मारुनी नाच भन्नाले मारुनीले नाच्ने, अरुले गाउने र ढँटुवारेले स्वाङ पार्ने प्रसिद्ध नेपाली लोक नाच भनी परिभाषित गरेको पिन पाइन्छ । नेपाली लोक जीवनमा मारुनी भन्नाले नक्कली पारामा सिजएकी युवती भन्ने पिन बुिभन्छ । नक्कली युवती भिनएको केटाहरू केटीको वेशभूषामा रहेको कारणले गर्दा नै हो । यस प्रकार मारुनी भन्नाले पुरुष पात्र नारी पात्रको वेषभूषामा रहेको भन्ने बुिभन्छ भने मारुनी नाच भन्नाले मारुनी शैलीमा अभिनय गरिने लोक नाच भन्ने बुिभन्छ ।

मारुनी नाम पद हो । यो मगर भाषाबाट आएको शब्द हो । विशेष गरी नेपालमा मतवाली अर्थात मद खानेहरूको एक सांस्कृतिक परम्पराका रूपमा रहेको र मतवाली समुदायमा मात्र यो नाच प्रचलनमा रहेको हुँदा यस कुराको पुष्टि गर्न सिकन्छ । मारुनी सोरठीसँग सम्बद्ध मगर भाषाका शब्दहरू मदुस, बनडासो, रहुतेला, दरसनी, बिरुपात, मिरया, मरे रौरा, मारुनी, ऐरी, छ्वायरी, जाबी, खरी, कटुवाले, हिया आदि भनी मोतीलाल पराजुलीले सोरठी नृत्य नाटिकामा उल्लेख गरेका छन् । यस तथ्यले पिन 'मारुनी' मगर भाषासँग सम्बन्धित भएको पुष्टि गरेको छ ।

मारुनी लोक नाटक लोक साहित्यको नाट्य विधागत स्वरूपिभत्र परिभाषित हुन सक्ने प्रवृत्ति र विशेषता भएको हुँदाहुँदै पिन यसलाई नेपाली लोक समाजका व्यक्तिहरूले मारुनी नाचका रूपमा चिन्दछन्। यसर्थ मारुनी लोक नाटकको सम्बन्ध मारुनी नाचसँग गाँसेर अध्ययन गर्नु पर्ने देखिन्छ। पुरुष पात्रले नारी पात्रको वेषभूषा लगाएर नाच्ने शैलीलाई मारुने शैली भिनने र यही शैलीमा अभिनय गरिने भएका कारण यसलाई मारुनी नाच भिनएको हो। मारुनी नाचलाई ठाउँ विशेष अनुसार फरक फरक नामले चिनिने गर्दछ। पाल्पा जिल्लाको पिश्चम भागमा यसलाई ठूलो नाच, नाचन्या, करङ्नाच आदि भन्दछन् भने गुल्मी र अर्घाखाँची जिल्लामा कतै नचरी र कतै गर्रनाच भन्दछन्। त्यस्तै बाग्लुडमा नचरी वा मारुनी नाच भन्दछन् भने तनहुँमा पाइदुरे नाच भन्दछन्। रे रोल्पा, रुकुम, जाजर कोट, सुर्खेत र सल्यानितर प्रचिलत सिडारु नाच पिन एक प्रकारको मारुनीकै भेदका रूपमा रहेको छ किनिक यसमा पिन महिलाका वेषभूषामा पुरुषहरू सिँगारिएर नाच्ने गर्छन्। पूर्वी खोटाङितर पुरुषहरू नारीको वेशमा नपुंसक वा हिजडा भएर बैँसले उन्मत्त भएकी युवती भें सिङ्गार पटार गरेर नाच्ने भएकाले यसलाई सिँगारु नाच भन्दछन

- २. बसन्तक्मार शर्मा 'नेपाल', 'नेपाली शब्दसागर', दोस्रो सं. (काठमाडौँ : मामा पुस्तक भण्डार २०५८) पृ. १०६६ ।
- ३. मातीलाल पराज्ली, 'सोरठी नृत्य नाटिक'।, पूर्ववत्, पृ. ३७।
- ४. तुल्सीराम ज्ञवाली, 'गुल्मी जिल्लामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन', (स्नातकोत्तर अप्रकाशित शोधपत्र, त्रि.वि.वि. २०६८) पृ. ३८ ।
- ५. टीका बहादुर श्रेष्ठ, 'रावा खोलामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन', (स्नातकोत्तर अप्रकाशित शोधपत्र, वि.वि.वि. वि.सं. २०६५), पृ. २४ ।

प्युठानको पश्चिम दक्षिण भागमा यसलाई ठूलो भैलो, गर्रा नाच, भैले नाच आदि नामले पुकारिन्छ । ठाउँअनुसार फरक फरक नामले बुिभए पिन मारुनी नाचमा प्रस्तुत हुने लोक नाटक र नाचहरू लगभग उस्तै देखिन्छन् । मारुनी नाचलाई धेरै विद्वानहरूले गीतका रूपमा प्रस्तुत गरेको पिन देखिन्छ ।

मारुनी नाच बडा दसैंको कालरात्रिका दिन देवी देवताको मन्दिरमा गई देवीको बन्धन बाँधि सकेपछि विधिवत् रूपमा थालनी हुन्छ । ठाउँ विशेष अनुसार तिहारे औंसीका दिन मुख्यको घरमा गर्राभाइहरू जम्मा भई देवी देवताहरूको मङ्गल गान गर्ने र मारुनीका विभिन्न रागहरू गाउने चलन पिन रहेको छ । यसमा विभिन्न सङ्गीत, गीत र मन्त्र मार्फत तेतिस कोटी देवी देवताहरूलाई सम्भदै नाच अवधिभर कुनै किसिमको अनिष्ट नहोस् भनी कामना गरिन्छ । सर्व प्रथम गर्राभाइहरू जुटेर लोक बाजाहरू मार्फत देवीको मान राखेर मारुनी नाचको उत्पत्ति विषयक गीतद्वारा कवित बाँधिन्छ र यो सकेपछि चारै दिशा चारै कुनाका तेतिस कोटी देवताहरूलाई सम्भदै ती देवताहरूको शरण परिन्छ । देवीको बन्धन बाँधेर सकेपछि देवी देवताका गीतमा आधारित ख्याली नचाउने गरिन्छ र त्यसपछि मात्र मारुनी नाचका जुनसुकै गीत गाउन छुट हुने गर्दछ । मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत आख्यानमुक्त र आख्यानयुक्त लोक नाटकहरू पर्दछन् । आख्यानमुक्त लोक नाटकहरू ठाउँ विशेष अनुसार स्थानीय मौलिक संस्कृति अनुरूप हुने गरेको पाइन्छ । त्यसै गरी आख्यानयुक्त लोक नाटकहरूमा सोरठी, रामायण, कृष्ण चरित्र आदि पर्दछन् । यी मारुनी लोक नाटकहरू विधिवत् रूपमा देवी देवताहरूको बन्धन नफुकाएसम्म तिहार पर्वको अवधिभर, पूजाआजा, न्वारन संस्कार आदि अवसरमा खुला आँगन, चोक, चौतारा आदि मञ्चमा अभिनयात्मक रूपमा प्रदर्शन गरिन्छन् ।

मारुनी नाचमा अभिनय गर्ने पात्रहरूमा मुख्य गरी दुई जना मारुनी, एक जना पुर्सुडे, एक ढँटुवारे (जोकर) र तीन वा चार जना जित मादलेहरू रहन्छन् । मारुनी, मादले र पुर्सुडे यी तीन थरी पात्रको अभावमा मारुनी नाच पूर्ण हुन सक्दैन । मारुनी नाचलाई निर्देशित गर्ने व्यक्तिलाई गुरु भनिन्छ । गीतका बारेमा जानकारी हुने तथा गर्राभाइलाई मिलाएर परिचालन गर्ने जस्ता क्षमता गुरुमा हुनु पर्दछ । त्यसै गरी गीत गाउँदा गुरुलाई सहयोग गर्ने अन्य गायक मण्डली तथा गुरु मादलेलाई सहयोग गर्ने अन्य मादलेहरू र अन्य वाद्य वादकहरूको भूमिका पनि मारुनी लोक नाटकमा महत्त्वपूर्ण रहन्छ । यी सबै पुरुष पात्र नै हुने गर्दछन् ।

बडा दसैंको कालरात्रिबाट वा तिहारको गाई तिहारे औंसीको दिनबाट थालनी गरिएको मारुनी नाच तिहारका तीन दिनमा देउसी भैलोसँग जोडेर बडो हर्ष, उल्लासका साथ प्रस्तुत गरिन्छ । यो ऋम मङ्सिर महिनामा पर्ने गरी 'भैलो खाने' एक विशेष प्रकारको कार्यक्रम नगरुन्जेलसम्म विभिन्न जन्म संस्कार, मेलापर्व आदिमा चिल रहन्छ । मारुनी नाच नाच्न थालेको सुरुवात भएदेखि अन्त्य गर्नका लागि मङ्सिर महिनाको राम्रो बार पारेर बन्धनमा राखिएका देवी देवता, गर्राभाइहरू, सङ्गीतका सामग्रीहरूलाई गीत र मन्त्र मार्फत बन्धनमुक्त गराइन्छ । नाचमा प्रयुक्त वाद्य वादन लगायत अन्य आवश्यकीय सामग्रीहरू विधिवत् सरस्वतीको पूजापाठ गरी सर्गमा चढाइन्छ । त्यसपछि त्यस वर्षका लागि मारुनी नाचको अन्त्य भएको मानिन्छ । विधिवत् रूपमा मारुनी नाच समापन गरेपछि गीत गाएमा र सर्गमा चढाएका वाद्य वादन सामग्रीहरू बजाएमा अनिष्ट हुन्छ भन्ने धारणा गुरुहरूमा रहेको पाइन्छ ।

मारुनी लोक नाटकमा पिन विविध भेद रहेका हुन्छन् । जस मध्ये आख्यानमुक्त मारुनी लोक नाटकमा स्थानीय मौलिक संस्कृति भिल्किने खालका खेली, चुट्का आदि नाटक पर्दछन् भने आख्यानयुक्त मारुनी नाटकमा सोरठी, रामायण, कृष्ण चिरत्र आदि लोक नाटक रहेका छन् । यी लोक नाटकहरूले जन मानसहरूलाई दुःख, कष्ट बिसाइ दिएर मनोरञ्जन दिने काम गर्दछन् । मारुनी नाच आदि, मध्य र अन्त्य मिलेको एक क्रमबद्ध साङ्गीतिक तथा नाटकीय प्रस्तुति हो । मारुनी नाच मुख्य गरी मगर, गुरुङ, कामी, सार्की, कुमाल आदि समुदायमा बढी प्रचलित भए पिन हिजो आज ज्ञान र सीप भएका जुन सुकै जातजातिले साभ्जा नाचका रूपमा यसलाई प्रस्तुत गर्दै आएका छन् । बडादसैंको कालरात्रिका दिन वा तिहारको गाई तिहारे औंसीका दिन देवीको बन्धन बाँधेर विधिवत् रूपमा सुरु हुने यो नाच मङ्सिर महिनामा राम्रो बार पारेर वा माघ महिनामा श्रीपञ्चमीका दिन देवीको बन्धन फुकाएर, मारुनीका कपडा फुकाएपछि विधिवत् त्यस वर्षका लागि साङ्गे हुन्छ ।

मारुनी लोक नाटकले गीत, सङ्गीत र नृत्य अनुरूप अभिनयात्मक रूपमा लोक बासीहरूको मन मिस्तिष्कमा रहेको दुःख पीडालाई हटाएर मनोरञ्जन दिने काम गर्दछ । तसर्थ यो मारुनी लोक नाटक मूल्य र मान्यताका रूपमा स्थापित छ । मारुनी शैलीमा प्रस्तुत गरिने भएकाले नै यो लोक नाटकलाई मारुनी लोक नाटक भिनएको हो ।

#### ३.२.२ उत्पत्ति र परम्परा

नेपाली लोक जीवनमा मारुनी लोक नाटकको परम्परा सुदीर्घ एवम् जीवन्त रहेको छ । श्रुति परम्परा अनुसार मानव जातिको जन्म, विकास र विस्तारसँगै लोक साहित्यको जन्म र विकास भएको देखिन्छ । नेपाली लोक नाट्यलाई नियाल्दा वैदिक कालका ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद र अथर्ववेदमा नाट्य तत्त्वहरू अन्तर्निहित रहेको र नाट्य वेदले विकसित हुने अवसर पाएकाले लोक र नाट्यको घनिष्ट सम्बन्ध देखिन्छ । भरतमुनिले आफ्नो 'नाट्यशास्त्र' नामक ग्रन्थमा ऋग्वेदबाट विषय वस्तु, सामवेदबाट गीत, यजुर्वेदबाट अभिनय र अथर्ववेदबाट रस निकाली पञ्चम वेदका रूपमा नाट्यवेदको रचना भएको चर्चा गरेका छन् । सिदयौँ वर्ष अगाडि विभिन्न भाषाभाषीहरूमा प्रस्तुत भएका नाटकहरूलाई हेर्दा ती नेपाली लोक जीवनका संस्कार, व्यवहार र परम्परित ढाँचाहरूसँग मिल्दाजुल्दा देखिन्छन् । यसर्थ लोक नाटकको विकास पनि वैदिक साहित्यको आधार भूमिमा रहेको देखिन्छ ।

मारुनी लोक नाटकको उत्पत्ति तथा परम्पराका बारेमा विद्वानहरूका विभिन्न धारणाहरू रहेका छन् । मुख्य गरी देवी उत्पत्ति सम्बन्धी धारणा र लौकिक उत्पत्ति सम्बन्धी धारणा प्रमुख रहेका छन् ।

६. जीवेन्द्र देव गिरी, 'नेपाली लोक साहित्यमा जन जीवन', पूर्ववत्, पृ. १५३।

दैवी उत्पत्ति सम्बन्धी धारणा मारुनी नाचमा प्रस्तुत गरिने गीतमै स्पष्ट रूपमा रहेको छ । मारुनी नाचका प्रारम्भमा कवित बाँध्नु भनेको मारुनी नाचको सिर्जना कसले गरेको हो, कहिलेबाट थालनी भएको हो र यो किन नाचिँदै आएको हो भन्ने कुराको जानकारी देवी देवता लगायत सम्पूर्ण जन मानसलाई दिन् हो।

लौकिक उत्पत्ति सम्बन्धी धारणा अनुसार लोक नाटकको उत्पत्तिको परम्परालाई जीवित तुल्याउन लोक धरातल र त्यस धरातलमा बसोबास गर्ने लोक मानस नै हो । यो मान्यता अपेक्षाकृत तर्क सङ्गत, सर्वमान्य र वैज्ञानिक ठहर्छ । लोक समुदायका मानिसका जीवन चर्याको उपजबाट लोक नाटकको उत्पत्ति भएको हो र त्यही ऋममा छुट्टै प्रवृत्ति र विशेषताले युक्त मारुनी शैलीको लोक नाटक पनि देखा परेको पाइन्छ । मारुनी लोक नाटककको उत्पत्ति कहाँबाट भयो, कहिले भयो र यसको विकासका लागि क्न जातिको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको छ भन्ने बारेमा विभिन्न विद्वानहरूका आआफ्नै मत मतान्तर रहेका छन् । मारुनी नाचको उत्पत्तिलाई लिएर लौकिक आधार भित्र रहेर हेर्दा जातीय आधार, भौगोलिक आधार र भाषिक आधार सम्बन्धी मान्यताहरू पनि विद्वानहरूमा देखा परेको पाइन्छ । मारुनी नृत्य गीत विशेषत: पश्चिमाञ्चल क्षेत्रका मगर जातिमा प्रचलित धर्म प्रधान गीति नाचका रूपमा आएर पनि अहिले यो सबै जसो जातको सामूहिक तथा सामाजिक गीति नाच भई सकेको छ। यो पहिले पश्चिमाञ्चलका लुम्बिनी, धौलागिरी र गण्डकीतिर लोकप्रिय हुँदै कान्तिपुरमा प्रवेश गरेर प्राय: पल्टनमा बढी चल्ने गरेको हो । मारुनी नाच पल्टनबाट सरेको नभई लुम्बिनी, धौलागिरी र गण्डकीतिर लोकप्रिय हुँदै पल्टनतर्फ सरेको भन्ने कृष्ण प्रसाद पराज्लीको ठहर छ । मारुनी नाच श्रुति परम्परादेखि पुस्तौँ पुस्ताबाट हस्तान्तरित हुँदै आएको नाच भएकाले यो साङ्गीतिक विकास यात्राको उद्गम अवस्थामै देखा परेको हो । यसको स्रुवात सैनिक परिवेशबाट आएको हो भन्ने कथन रहेको पाइए पनि हाम्रे नेपाली परम्परा र सभ्यता सँगसँगै यसको विकास भएको पाइन्छ । समाज विकासको यात्रा र सामाजिक गतिविधिको उपजका रूपमा राईले लोक नाटक सिर्जित भएको ठहर गरेका छन । रामजी थापा रोचकले केटाहरू नै केटी बनेर नाच्नका पछािड दुई कारण रहेको हनसक्ने बताएका छन्। पितृ सत्तात्मक मानिएको हालको नारीमाथि मनोरञ्जनका साधनको छेकवार हुन् वा मातृ सत्तात्मक राज्यमा महिलाले आफूले मनोरञ्जन लिन पुरुषलाई नचाउन्। 100

47

७. पारसमणि भण्डारी र अन्य, 'नेपाली गद्य नाटक', पूर्ववत्, पृ. ३२४।

म. कृष्ण प्रसाद पुराजुली, 'नेपाली लोक गीतको आलोक', (काठमाडौँ : वीणा प्रकाशन प्रा. लि. २०५७) , पृ. २६६ ।

९. चतुर्भक्त राई, 'मारुनी नाच : एक संक्षिप्त परिचय' कान्तिपुर, मङ्सिर ११, पृ. ९ ।

१०. रामजी थापा रोचक, 'लोक नाच संक्षिप्त अध्ययन', (काठमाडौँ : म्यूजिक नेपाल प्रा.लि. र इन्दिरा थापा २०६३), पृ. १४९ ।

थापाले पुरुष पात्र नै महिला बनेर नाच्नुका पछाडि यसको उत्पत्ति कुनै व्यक्ति तथा समाजको दिमागी उपज मात्र होइन भनेर दाबी गरेका छन्। उनले यो नाच विशेषतः राई, मगर, विश्वकर्मा तथा छेत्री, बाहुन जातिमा प्रचलित रहेको उल्लेख गरेका छन्।

मारुनी नाचको महत्त्वपूर्ण भेद सोरठी लोक नाटकको उत्पत्ति र परम्पराका बारेमा अभै विभिन्न मतहरू देखा परेका छन् । भारतको विभिन्न भाग तथा नेपालको विभिन्न भागमा फैलिएकोले सोरठीको मूल स्रोत कहाँ हो भन्ने वास्तविकता स्पष्ट हुन सकेको छैन । सोरठीमा गोरख नाथको प्रसङ्ग आउँछ । गोरख पन्थी जोगीहरूले सोरठी र गोपीचनका गाथाको विस्तार गरी सहयोग प्ऱ्याएकोले नेपालको तराईमा फैलिएको सोरठीले पहाडी क्षेत्रमा र खास गरी मध्य नेपालको गुरुङ र मगर समुदायमा ठाउँ पाएको देखिन्छ । कालीभक्त पन्तका विचारमा सेन शासकहरूका समयमा तराईका कुमालहरू पहाड चढ्दा सोरठी ल्याएका हुन् भन्ने रहेको छ ।<sup>११</sup> सोरठीका गीतहरू नेपाली जन जीवनमा मात्र नभएर मैथिली र भोजपुरी जन जीवनमा समेत प्रचलित रहेका छन् । तराईका यी भाषी र पहाडका कुमाले, दनुवार मागधी वर्गका भाषीको शारीरिक संरचना, भाषिक व्यवहार, मिल्दो जुल्दो देखिन्छ । नेपाली परम्पराबाट सोरठी हुर्कंदै आएको हो वा भारतीय आवहवाबाट यसको विकास हुँदै नेपाल प्रवेश भएको हो, यस सम्बन्धी मोतीलाल पराज्लीको धारणा यस्तो रहेको छ । सौराष्ट्रका लोक कथामा जयसिंहलाई सोरठीका पिताका रूपमा चित्रण गरिएको छ । दक्षिणी भारत (गुजरात) का राजा जयसिंह नै सोरठीको स्रोत हुन सक्ने प्रबल सम्भावना रहेको र यस समयमा अकबरको आक्रमणबाट भागेर नेपालका धौलागिरि क्षेत्रमा बस्ने मगरहरू ग्जरातबाट नेपाल पसेको अन्मान हुन्छ । १२ पराज्लीले सोरठी नाचको ऐतिहासिक पक्ष अनुमान मात्र आधारित हुने धारणा राख्दै यो विक्रमको सोह्रौँ सताब्दीको उत्तरार्द्धबाट प्रचलनमा आएको हुन सक्ने बताएका छन् । पराजुलीको पात्रगत आधार र भूगोलगत आधार प्रस्त्त गरेको भए पनि निष्कर्ष अनुमानमै सीमित गरेकाले यो पनि अध्ययनको विषय नै देखिन्छ । चूडामणि बन्ध्ले यस विषयमा अभ प्रष्ट्याउन खोजेका छन् । उनका अन्सार सेनहरूका समयमा गण्डकी र कोशीका किनारै किनार भएर उत्तरितर लागेका दरै, दन्वार, कुमाले, माभ्ती, बोटेहरूको सम्पर्क पहाडी क्षेत्रमा बस्ने मगर, गुरुड भाषा भाषीहरूसँग भयो र अहिले सोरठी, घाटु मगर गुरुडहरूकै समाजमा हुर्केर व्यापक नेपाली संस्कृतिको अङ्ग बनेको छ ।<sup>१३</sup>

यस प्रकार मारुनी लोक नाटकको उत्पत्ति सम्बन्धी दैविक र लौकिक गरी दुई प्रकारको धारणा रहेको देखिन्छ । दैवी उत्पत्ति सम्बन्धी धारणा मङ्गगलाचरणको मारुनी गीत अनुसार गर्दा सङ्गीतका सामग्रीको सिर्जना गर्ने व्यक्ति महादेव हुन् र उनैको सम्भना अनुरूप यी सामग्रीलाई बजाएर नचरी अर्थात् मारुनी नाच प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रहि आएको पाइन्छ । लौकिक उत्पत्ति र परम्परा सम्बन्धी धारणामा जातीय, भौगोलिक, सामाजिक, भाषिक र क्षेत्रीय आधारहरू पेस भएका छन् ।

११. चूडामणि बन्धु 'नेपाली लोक साहित्य', पूर्ववत् पृ. २६७।

१२. मोतीलाल पराजुली, 'सोरठी नृत्य नाटिका', पूर्ववत्, पृ. १०-११ ।

१३. चूडामणि बन्धु 'नेपाली लोक साहित्य', पूर्ववत् पृ. २६७-२०६८ ।

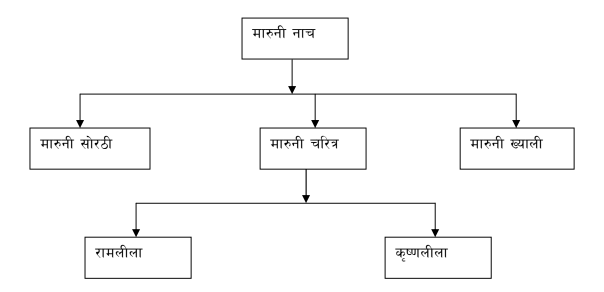
कृष्ण प्रसाद पराजुली र धर्मराज थापाले मारुनी नाच मगर जातिले सञ्चालन गर्दै आएको वताएका छन्। कालीभक्त पन्त र चूडामणि वन्धुले सोरठी पहाडतर्फ गुरुड, मगर समुदायमा फैलाउनमा कुमाल जातिहरूको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको वताएका छन्। त्यस्तै रामजी थापा रोचकले यो नाच मगर, राई, विश्वकर्मा तथा छेत्री, बाहुन समुदायमा नाचिने बताएको देखिन्छ । मोतीलाल पराजुलीले गुजरातबाट धौलागिरिमा आएका मगरहरूले सोरठी ल्याएको अनुमान गरेका छन्। कृष्ण प्रसाद पराजुलीले गण्डकी, लुम्बिनी र धौलागिरिबाट कान्तिपुरतर्फ मारुनी नाच सरेको बताएका छन्। चतरुभक्त राईले सैनिक परिवेशबाट नभई नेपाली परम्पराबाट मारुनी नाच हुर्किएको दाबी गरेका छन्। धर्मराज थापाले गण्डकी प्रदेशमै उत्पत्ति भएको भनेका छन् भने चूडामणि बन्धुले तराईबाट कुमालेहरूले कोसी, गण्डकीबाट मगर गुरुड समुदायमा चल्दै आएको सङ्केत गरेका छन्। मोतीलाल पराजुलीले दक्षिण भारतको गुजरातबाट मगरहरूले धौलागिरिमा ल्याएको हुन सक्ने सम्भावना प्रकट गर्दै सोरठीको कथा सोहौं शताब्दीको उत्तरार्द्धमा बनाइ सक्केको हन सक्ने बताएका छन्।

यसरी विभिन्न विद्वान्हरूले गरेको खोजमूलक अनुसन्धानबाट के स्पष्ट हुन्छ भने मारुनी नाचको सुरुवात, समय र सुरु गर्ने जाति कुन हो भन्ने वास्तिविक कुरा यिकन हुन सक्ने अवस्था छैन । धेरै जसो विद्वान्हरूले लोक नाटक विशेष गरी मगर, गुरुङ तथा कुमाल जातिहरूमा बढी प्रचलनमा रहेको बताएका छन् । त्यसै गरी नेपालको गण्डकी, कोसी, धौलागिरि, लुम्बिनी क्षेत्रहरूमा मारुनी नाच तथा सोरठीको प्रभाव बढी रहेको पाइन्छ । तसर्थ नेपालको परिवेशमा जुन सुकै जातिबाट मारुनी नाचको सुरुवात भएको भए तापिन वा जुन सुकै ठाउँ वा क्षेत्रमा यसको परम्पराको बढी प्रभाव रहेको भए तापिन यी लोक नाटक हामी सबै नेपालीहरूको मौलिक संस्कृति भाल्कने साभा सम्पत्ति हुन् जुन भावी सन्ततीहरूका निम्ति नासोको रूपमा संरक्षण एवम् संवर्द्धन गर्नु हामी सबै नेपालीहरूको कर्तव्य हो ।

#### ३.२.३ वर्गीकरण

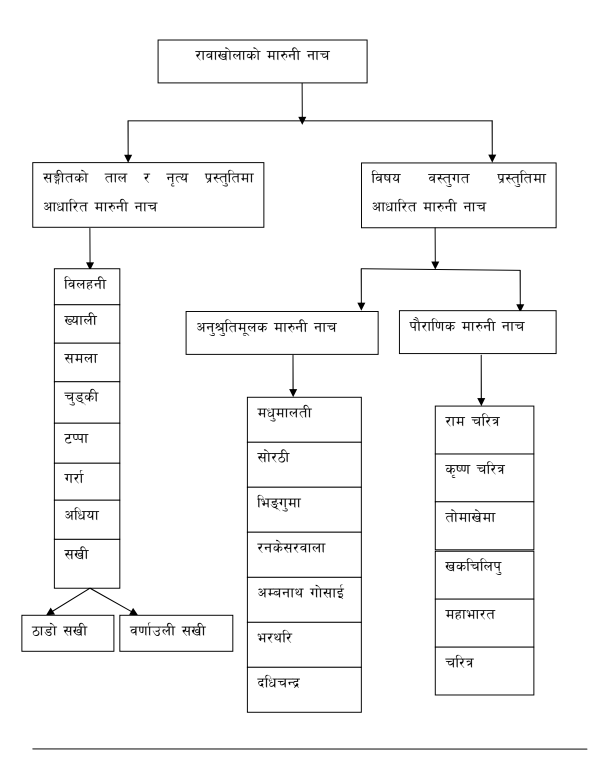
मारुनीयुक्त मर्मस्पर्शी गीतको बोल र नेपाली मौलिक सङ्गीतको ताल अनुसार मारुनी शैलीमा पुरुष पात्रले नारी पात्रको वेशभूषा पहिरेर अभिनय गरिने सामूहिक नृत्यलाई मारुनी नाच भिनन्छ । नेपाली लोक जीवनमा परम्परादेखि प्रचलनमा आएका मारुनी शैलीको रूपमा प्रस्तुत गरिने मारुनी नाचहरू के कित छन् भन्ने बारेमा स्पष्ट रूपमा निर्धारण हुन सकेको देखिँदैन । मारुनी नाचको वास्तिवक सर्वेक्षण, सङ्गलन र विश्लेषणको अभावका कारण यसो हुन गएको देखिन्छ । मारुनी नाच सम्बन्धी आजसम्म गरिएका अध्ययनबाट यसको वर्गीकरण केही विद्वान्हरूले मात्र गरेको पाइन्छ । मारुनी नाचलाई वर्गीकरण गर्नेहरूमा मोतीलाल पराजुली, टीकाबहादुर श्रेष्ठ, तुल्सीराम ज्ञवाली आदि विद्वानहरू रहेका छन् ।

मोतीलाल पराजुलीले 'मारुनी नाच' माउनाच हो भनी यसका विभिन्न शाखा नृत्यहरू रहेको बताएका छन् । ती शाखाहरू वा भेदहरूलाई विभाजन गरी संक्षिप्त रूपमा उनले यसरी चर्चा गरेका छन् :- १४



१४. मोतीलाल पराजुली, 'सोरठी नृत्य नाटिका', पूर्ववत्, पृ. ७।

टीकाबहादुर श्रेष्ठले खोटाङ जिल्लाको रावाखोलाको सेरोफेरोमा विशेष गरी राई जातिले चलाउँदै आएको मारुनी नाचको वर्गीकरण यस प्रकारले गरी अध्ययन गरेका छन् :- १४



१५. टीका बहादुर श्रेष्ठ, 'रावाखोलामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन',(स्नातकोत्तर अप्रकाशित शोधपत्र, त्रि.वि.वि २०६५ पृ. २७।)

तुल्सीराम ज्ञवालीले गुल्मी जिल्लामा सिंदयौं वर्ष अगािडदेखि गुरु परम्पराका रूपमा सञ्चालन गिरिंदै आएको मारुनी नाचको निम्नानुसार वर्गीकरण गरी अध्ययन गरेका छन् :- $^{94}$ 



<sup>9</sup>६. तुलसीरामा ज्ञवाली, 'गुल्मी जिल्लामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन', (स्नातकोत्तर अप्रकाशित शोधपत्र, त्रि.वि.वि. २०८६, पृ. ४७।)

यस प्रकार उल्लिखित विद्वानहरूले अनुसन्धानात्मक प्रिक्रया अवलम्बन गरेर मारुनी नाचको वर्गीकरण गर्ने प्रयास गरेको देखिन्छ । मारुनी नाचको सर्वेक्षण, सङ्गलन र विश्लेषणका अभावमा यसको वर्गीकरण गर्न खोज्नु आफैंमा गाह्रो विषय हो । नेपाली लोक जीवनमा मारुनी शैलीमा प्रस्तुत गरिने नाचहरू के कित प्रकारका छन् तिनीहरूको गिहरो रूपमा अध्ययन अनुसन्धान गरी विधागत सचेतताका साथ गरिएको वर्गीकरण मात्र उपलब्धिमूलक हुन सक्दछ । अन्यथा लोक जीवनमा सुरक्षित रहेका मारुनी लोक नाटक छुट्न सक्ने सम्भावना रहनुका साथै लोक गीत, लोक नाटक र लोक नाचको विभेद छुट्याउन गाह्रो पर्ने हन्छ ।

### ३.२.४ निष्कर्ष

मारुनी लोक नाटक लोक नाटकको एक महत्त्वपूर्ण भेद हो । यो नाटक प्रदर्शन गर्ने क्रममा पुरुष पात्रले नारी पात्रको वेषभूषा पिहिरिएर सिङ्गारिएको हुन्छ । आख्यानयुक्त गीतको बोल र नेपाली मौलिक सङ्गीतको ताल अनुसार विशिष्ट शैलीमा अभिनय गरेर सामूहिक नृत्यद्वारा यो नाटक अनौपचारिक मञ्चमा प्रदर्शन गरिन्छ । मारुनी नाचलाई ठाउँ विशेष अनुसार फरक फरक नामले चिनिने गर्दछ । पाल्पामा करङ नाच, गुल्मी र अर्घाखाँचीमा नचरी, गर्रा, बाग्लुङमा मारुनी नाच, तनहुँमा पाइदुरे नाच, खोटाङमा सिङ्गारु नाच, रोल्पा, सल्यान र सुर्खेतमा सिङारु नाच त्यसै गरी प्युठानमा ठुलो भैलो वा भैले नाच आदि नामले प्कारेको पाइन्छ ।

मारुनी लोक नाटक बडा दसैंको कालरात्रिका दिन देवी देवताको मिन्दरमा गई देवीको बन्धन बाँधिसकेपछि विधिवत रूपमा थालनी हुन्छ । ठाउँ विशेष अनुसार गाई तिहारे औंसीका दिन गुरुबाको घरमा गर्राभाइहरू जम्मा भई देवी देवताहरूको मङ्गल गान गरिन्छ । जसमा तेत्तिस कोटी देवी देवताहरूलाई सम्भाँदै नाच अवधिभर कुनै किसिमको अनिष्ट नहोस् भनी कामना गरिन्छ । त्यसपछि औपचारिक रूपमा मारुनी नाचका जुनसुकै गीत गाउने छुट हुने गर्दछ । मारुनी नाच मुख्य गरी मगर, गुरुङ, कामी, सार्की, कुमाल आदि समुदायमा बढी प्रचलित भए तापिन हिजो आज ज्ञान र सिप भएका जुनसुकै जातजातिहरूले साभ्रा नाचका रूपमा यसलाई प्रस्तुत गर्दै आएका छन् ।

मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत आख्यानमुक्त र आख्यानयुक्त लोक नाटकहरू पर्दछन् । आख्यानमुक्त लोक नाटकहरू ठाउँ विशेष अनुसार स्थानीय मौलिक संस्कृति अनुरूप हुने गरेको पाइए तापिन आख्यानयुक्त लोक नाटकहरूमा सोरठी, रामायण, कृष्ण चिरत्र आदि लोक नाटकहरू पर्दछन् । यी मारुनी लोक नाटकहरू बडा दसैंको कालरात्रिका दिन वा गाई तिहारे औसीका दिन देवीको बन्धन बाँधेर विधिवत् रूपमा सुरु हुने यो नाच मर्झ्सर महिनामा राम्रो बार पारेर वा माघ महिनामा श्रीपञ्चमीका दिन देवीको बन्धन फुकाएर, मारुनीका कपडा फुकाएपछि विधिवत् त्यस वर्षका लागि साङ्गे हुन्छ । श्रुति परम्परादेखि जीवन्त हुँदै आएको मारुनी लोक नाटकलाई भविष्यका लागि संरक्षण एवम् संवर्द्धन गर्नु सम्पूर्ण जातजातिहरूको साभ्गा दायित्व हो ।

## चौथो परिच्छेद

# प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिणमा परिचित मारुनी लोक नाटकको वर्गीकरण र विश्लेषण

## ४.९ प्युठानको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको परम्परा

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिणमा प्रचलित मारुनी नाचको परम्परा परापूर्व कालदेखि जीवन्त रहेको पाइन्छ । यो लोक नाटक विशेषतः तिहार पर्वको अवसरमा गाउँघरमा बडो हर्षोल्लासका साथ प्रदर्शन गरिन्छ । बडादसैंको कालरात्रिका दिन विधिवत् रूपमा देवीको बन्धन बाँधेर सुरू गरिने मारुनी नाच यस जिल्लाका धेरैजसो गाउँमा तिहार पर्वको गाई तिहार औंसीका दिन गुरूबाको घरमा गर्राभाइहरू जम्मा भई देवी देवताको बन्धन बाँधेर तिहार पर्वको तिन दिनका साथै कात्तिके एकादशीका दिनसम्म यहाँका घर घरमा आँगन-चोकमा गई देउसी भैलोसँग जोडेर मारुनी नाच हर्षोल्लास पूर्वक नाच्ने चलन पनि रहि आएको छ । यो नाच देवीको बन्धन नफुकाउन्जेलसम्म गाउँ घरमा हुने पूजाआजा, न्वारान, पुतवर्रे आदि अवसरमा पनि प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रहेको छ । प्रायजसो यहाँ मर्झसर महिनाको अवधिसम्म उदयपुर कोट, कोचीबाड, गोठीबाड, स्वर्गद्वारी खाल, मर्काबाड, तिराम, रम्दी, नयाँ गाउँ गा.वि.स हरूमा मारुनी नाच प्रदर्शन गर्ने परम्परा धेरै वर्ष अधिदेखि रहि आएको छ । यस्तै यस जिल्लाको दक्षिण भागमा पर्ने ढुङ्गे गढी, बाङ्गेसाल र हंसपुर गा.वि.स. मा भने श्रीपञ्चमीको अधिल्लो दिनसम्म मारुनी नाच प्रदर्शन गर्ने परम्परा रहि आएको पाइन्छ । प्युठान जिल्लाको दक्षिण पश्चिम भेगमा प्रचलित मारुनी नाचको अध्ययन गर्ने क्रममा गुरुबाहरू, गायकहरू लगायत मारुनी नाचलाई देख्दै सुन्दै आएका बुढापाका व्यक्तिहरूलाई सोधिएका प्रश्नहरूको उत्तरलाई आधार बनाएर यस क्षेत्रको मारुनी नाचको परम्परालाई प्रस्तुत गर्ने प्रयास गरिएको छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचिलित मारुनी नाच किहलेदेखि नाच्दै आएको हो। यो नाच सञ्चालन गर्ने समुदाय कुन कुन जातिका हुन् भन्ने बारेमा गुरुबाहरूका फरक फरक धारणा रहेका छन्। यस जिल्लाको उदयपुर कोट गा.वि.स. वडा नं. ५ धोवाघाटका ७१ वर्षका खुसलराम महरा र यसै गा.वि.स. का वडा नं. ३ मास पोखराका जोख बहादुर थापा लगायत यसै गा.वि.स. वडा नं. २ भेडा बारीका कृष्ण बहादुर बाठाका साथै अन्य गुरुबाहरूबाट प्राप्त जानकारी अनुसार यो मारुनी नाच यस गा.वि.स. को वडा नं. ३ मा पर्ने कोटघरमा उदयपुर कोट राज्यमा रहेका विर्तावाला अन्तिम राजा शान्तराज अधिकारीको पालामा वि.सं. २०१२ सम्म कालरात्रिको दिन विधिवत् रूपमा देवीको बन्धन बाँधी सुरुवात गर्ने प्रचलन रहेको थाहा पाइन्छ। त्यस बखत कम्तीमा दश बाह्र गाउँबाट गुरुबाको नेतृत्वमा गर्रा भाइ जम्मा भई त्यस क्षेत्रका लागि दश बाह्र बटा मारुनी नाचको सुरुवात गरिन्थ्यो भनेर उल्लिखित गुरुबाहरूले बताएका छन्। निज गुरुबाहरूले देखे सुने देखि नै मगर, बाहुन, छेत्री, कामी, दमाई, सार्की आदि जातिहरू मिलेर नै उक्त उल्लिखित नाच नाच्ने परम्परा रहेको कुरा पिन उल्लेख गरेका छन्। त्यसै गरी स्वर्गद्वारी खाल गा.वि.स वडा नं. २ जोगीमाराका गुरु शेर बहादुर खत्री र त्यसै गा.वि. स वडा नं. ६ अडेबास नयाँगाउँका प्रत्यक्षदर्शी एवम् शिक्षक विष्णु भण्डारीले यस गा.वि.स. को

वडा नं. २ मा पर्ने स्वर्गद्वारी आश्रममा तिहार पर्वको गाई तिहारे औंसीका दिन ठुलो मेला लाग्ने बताएका छन् । हालसम्म पनि उक्त दिन पन्ध सोह्न ओटा मारुनी नाचहरू प्रदर्शन हुने क्रा उनीहरूले उल्लेख गरेका छन् । प्रदर्शन हुने मारुनी नाचहरूलाई स्वर्गद्वारी आश्रमबाटै दान दिने प्रचलन पनि रहेको उनीहरूले बताएका छन् । कोचीबाङ गा.वि.स. वडा नं. १ का गुरुवा र यसै गा.वि.स. वडा नं. २ कुसुन्डेका गुरुवा द्वय मान बहादुर पुन र बल बहादुर ठेडी तथा उक्त गा.वि.स. वडा नं. २ कै स्थानीय समाजसेवी एवम् शिक्षक सूर्य बहादुर ठेडीले त्यस कोचीबाङ गा.वि.स. वडा नं १ दाबाङमा तिहारको पञ्चमीका दिन मारुनी नाच नाच्ने ठ्लो मेला लाग्ने प्रचलन रहेको बताएका छन्, जहाँ हालसम्म सात-आठ नाच लाग्ने गर्दछन् । उक्त मारुनी नाचमा हिजोआज अन्य जातिले पनि सहभागिता जनाए तापनि वास्तवमा परम्परादेखि मगरहरूले नै जगेर्ना गरेको उनीहरूले बताएका छन् । त्यसै गरी मर्कावाङ गा.वि. स. का गुरुमादले हुकमान घर्तीले पनि मारुनी नाच जिज्बाजेका पालादेखि नै यस ठाउँका मगर, कामी, दमाईहरूले नचाउने प्रचलन गर्दै आएको भनी बताएका छन् । तिराम गा.वि.स. वडा नं. ४ सिमलचौर थक्लेनीका द्वय गुरुवा दुर्ग बहादुर राउँ र हस्त बहादुर बोहोरा तथा सिँगारु आनन्द थापाले हाम्रा बाबु बाजेले भनेको सुनेको आधारमा यो मारुनी नाच धेरै पहिलेदेखि नै चिल आएको बताएका छन्। तिहार पर्वको पञ्चमीका दिन यस गा.वि.स को लामपोखरा भन्ने ठाउँमा दश-बाह्र ओटा मारुनी नाच प्रदर्शन हुने मेला लाग्ने र उक्त मेलामा छिमेकी दाङ जिल्लाको लोहार पानी गा.वि. स का केही गाउँहरूबाट समेत नाच ल्याउने प्रचलन रहेको उनीहरूले उल्लेख गरेका छन्।

नयाँगाउँ गा.वि. स वडा नं. १ जसप्र कोटका ग्रुम्खे मीन बहाद्र प्न र ग्रुमादले नम बहाद्र घर्तीले आफूले थाहा पाएदेखि नै तिहारमा मारुनी नाच नाच्ने र साथी भाइसँग रमाइलो गरी हिँड्ने प्रचलन रहेको छ भनी बताएका छन् । उनीहरूले थाहा पाउँदा यसै गा.वि. स. को वडा नं. १ मा नै पर्ने पसपुर बेंसी बगैंचामा एकादशीको दिन शिवजी भगवानको सम्भनामा उपास् लिएर बुढापाका, य्वाय्वती तथा बालबालिकाहरू मारुनी नाचको मेला हेर्न जान्थे, बडो रमाइलो हुन्थ्यो, बाह्र-तेह्र ओटा मारुनी नाचहरू होडबाजी अन्रूप प्रदर्शन हुने गर्दथे तर आधुनिकीकरणको कारण विकृति एवम् विसङ्गति भित्रिएकाले उक्त मेला लाग्न छोडेकामा उनीहरूले चिन्ता व्यक्त गरेका छन् । रम्दी गा.वि.स. वडा नं. ७ का सहायक गुरुवा देवीराम रानाले आफ्नो समुदायमा मगरहरूको मात्र बस्ती रहेको र त्यस मगर सम्दायले पुर्ख्यौलीदेखि नै तिहार पर्वमा मारुनी नाच प्रदर्शन गर्दै आएको भनी बताएका छन् । गोठीबाङ गा. वि. स. वडा नं. ९ काली पोखरीका गुरुबा भीउसन थापाले पनि मारुनी नाच आफ्ना बाजेले पहिलेदेखि नै चिल आएको हो भन्ने कुरा सुनाएको बताएका छन् । उनले मारुनी नाचमा सार्की, मगर, कामी, छेत्री जातिका व्यक्तिहरू मिली सहभागी हुने समेत बताएका छन् । त्यसै गरी ढुङ्गेगढी गा.वि.स वडा नं. १ बड्डाँडाका शिक्षक एवम् गुरु मादले इन्द्रबहादुर सारु मगरले आफ्ना बुवाले भनेको अनुसार उनले थाहा पाउँदादेखि नै मारुनी नाच प्रदर्शन गर्ने प्रथा रहेको थियो भन्ने बताएका छन्। यस गा.वि. स. को वडा नं. १ तालपानी भन्ने ठाउँमा मङ्सिर पूर्णिमाका दिन तथा मैदान भन्ने ठाउँमा कार्तिके पूर्णिमाको दिन ठुलो मेला लाग्दछ जहाँ सात-आठ मारुनी नाच प्रदर्शन हुने उनले उल्लेख गरेका छन्।

बाङ्गेसाल गा.वि.स. वडा नं. ६ ढाँडका गुरुवा भिवलाल बराल मगरले यो मारुनी नाचको परम्परा जिजु वाबुको पालादेखि रहेको कुरा बाजेहरूले बताउने गरेको धारणा राख्दछन् । उनले यसै गा.वि. स. को ताल भन्ने ठाउँमा मङ्सिरे पूर्णिमाको दिन ठुलो मेला लाग्ने गरेको बताएका छन् । जहाँ छ-सात मारुनी नाच प्रदर्शन हुने गरेका छन् । उनले यस नाचमा बाहुन, मगर, सार्की, कामी, कुमाल, धामी सबै नाच्ने हुनाले साभा नाच भएको बताएका छन् । त्यसै गरी हंसपुर गा.वि.स. वडा नं. ५ सुजिनपुरका ७१ वर्षका गुरुवा गोपीराम रखाल र गुरु मादले लिम बहादुर दर्लामीले जाने बुभ्नेदेखि बडादसैंको कालरात्रीदेखि श्रीपञ्चमीका दिनसम्म तिहार पर्व लगायत उत्सव पूजाआजा, न्वारान आदि अवसरमा मारुनी नाच प्रदर्शन गर्दै आएको धारणा व्यक्त गरेका छन् । यस गा.वि.स. को वडा नं. ५ निजकै पर्ने माडी नदी र भिम्मुक नदी मिलन भएको ठाउँ ऐरावतीमा माघे सङ्क्रान्तिको दिन ठुलो मेला लाग्ने गर्दछ जहाँ पन्धसोह नाच लाग्ने उनीहरूले बताएका छन् । मगर समुदायका मगरले मात्रै यो मारुनी नाच प्रदर्शन गर्न पाउनुपर्छ भन्ने होइन । सिप एवम् दक्षता भएमा जुन सुकै जातिका व्यक्तिहरूले पनि यसलाई प्रस्तुत गर्न सक्छन् । यो कसैको निजी नाच होइन भन्ने धारणा उनीहरूमा रहेको छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण भागका विभिन्न भागमा स्थलगत रूपमा गरेको अध्ययनबाट यहाँ विगत आठ दशकदेखि नै मारुनी नाच नाच्ने परम्परा रहेको बुिभ्मन्छ । यस जिल्लाको उल्लिखित भागहरू अन्तर्गत धेरैजसो ठाउँहरूमा गाई तिहारे औंसीका दिन गुरुवाका घरमा गर्रा भाइहरू जम्मा भई देवीको बन्धन बाँधेर महिसर मिहनामा पर्ने गरी राम्रो बार पारेर 'भैलो खाने' भन्ने एक विशेष कार्यक्रम सञ्चालन गरी मारुनीको गहना कपडा फुकाएपछि यो मारुनी नाच साङ्गे गर्ने प्रचलन पाइन्छ भने यस जिल्लाको दिक्षण भागमा बाङ्गेसाल, ढुङ्गढी तथा हंसपुर गा.वि.स.मा बडादशैंको कालरात्रिका दिन देवीको बन्धन बाँधेर श्रीपञ्चमीसम्म मारुनी नाच प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रहेको पाइन्छ । श्रीपञ्चमीका दिन देवीको बन्धन फुकाई मारुनीको गहना कपडा फुकाई यो मारुनी नाच साङ्गे गर्ने प्रावधान उक्त उल्लेखित गा.वि.स. हरूमा रहेको पाइन्छ । यस जिल्लामा प्रदर्शन गरिने मारुनी नाच बाठ दशक देखि नै प्रस्तुत गरिँदै आएको प्रत्यक्षदर्शी व्यक्तिहरूबाट जानकारी भएको छ । अभ्र थप खोज अनुसन्धान भएमा यसको लामो परम्परा भेटिन सक्ने छ । वि.स. २०१२ सम्म उदयपुर कोट गा.वि.स को कोटघरमा विर्तावाला राजाको पालामा दश बाह मारुनी नाच बडा दसैंको कालरात्रीका दिन देवी बन्धन बाँधेर सुरुवात गर्ने प्रचलन रहन्ले यस नाचको परम्परा निश्चय नै लामो थियो भन्न सिकन्छ ।

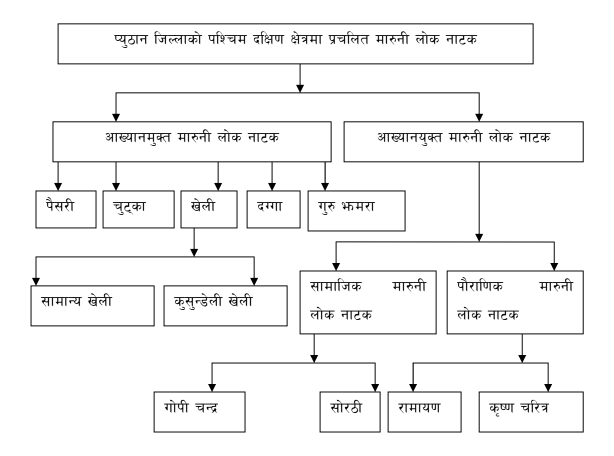
हंसपुर गा.वि.स मा अध्ययन अनुसन्धानका क्रममा सोरठी मारुनी नाचका प्रिक्रयाहरू भेटिनुले पिन यहाँको परम्परा सुदीर्घ देखिन्छ । वि.सं. १९५२ वैशाख पूर्णिमादेखि अखण्ड ध्विन अनुरूप महायज्ञ सुरु गिरिएको स्वर्गद्वारी आश्रममा हालसम्म पिन पन्ध-सोह्र नाच प्रस्तुत गर्ने प्रचलनले पिन यस मारुनी नाचको परम्परा लामो रहेको तथ्य स्पष्ट बुभन सिकन्छ । यसरी लुकेर रहेको ऐतिहासिक तथ्य अभौ खोज र अनुसन्धानको विषय नै देखिन्छ । मारुनी नाचको सुरुवात यस क्षेत्रमा कसले गरेको हो र कसको नाच हो भन्ने सम्बन्धमा वास्तविक तथ्य खुल्न नसके तापिन जातीय संस्कृतिको बाहुल्यका आधारमा मगर

समुदायमा प्रचलन बढी रहेको पाइन्छ । यहाँ कुनै जातिगत निजी नाचको रूपमा नभई सामुहिक साभा सम्पत्तिका रूपमा यसलाई अवलम्बन गरिएको पाइन्छ । वर्तमान परिप्रेक्ष्यमा आधुनिक प्रवृत्तिका कारण परम्पराकालीन मूल्य मान्यताप्रति चासो नदेखाउनुले यी मारुनी लोक नाटक ह्रासोन्मुख अवस्थामा पुगेका छन् र यो सबैका निम्ति चिन्ताको विषय बनेको देखिन्छ । तसर्थ यसको संरक्षण एवम् संवर्द्धन गर्नमा बुढापाकाहरूको अर्ती उपदेश बमोजिम युवावर्गहरूमा सचेतताको भावना वृद्धि हुन लागेको पाइन्छ । साभा सम्पत्तिको रूपमा संरक्षण गर्न हरेक जातिले आफ्नो कर्तव्यबोध गरेमा अवश्य नै यो मारुनी लोक नाटक लोप हने स्थितिबाट बच्न सक्ने देखिन्छ ।

### ४.२ वर्गीकरण

लोक नाटकको एक महत्त्वपूर्ण भेद मारुनी लोक नाटक हो । पुरुष पात्रले नारी पात्रको वेशभूषा पिहरेर गीतको बोल र सङ्गीतको तालमा अभिनयद्धारा अनौपचारिक खुला मञ्चमा यो लोक नाटक प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रहेको पाइन्छ । प्युठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण क्षेत्रमा यो मारुनी लोक नाटक श्रुति परम्परादेखि नै मगर, बाहुन, छेत्री, कामी, दमाई, घर्ती, सार्की आदि जातिले प्रदर्शन गर्दै आएका छन ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा परम्परादेखि प्रचलनमा आएका मारुनी शैलीको रूपमा प्रस्तुत गरिने मारुनीलोक नाटकहरू के कित छन् भनी वि.स. २०६८ को तिहार पर्वको अवसरमा गाउँ गाउँमा स्थलगत अध्ययन गरी सङ्कलित सामाग्रीहरूको आधारमा मारुनी लोक नाटकको वर्गीकरण गरिएको छ । अध्ययनका क्रममा मारुनी नाच सञ्चालन गर्दै आएका गुरुबाहरूसँग प्रत्यक्ष भेटघाट तथा अन्तर्किया गरी गीत लेखन गरिएको छ । ती ठाउँमा प्रस्तुत गरिएका मारुनी नाचको श्रव्य तथा दृश्य रेकर्ड र मारुनी नाचलाई यस जिल्लामा आठ दशक यता सुन्दै देख्दै आएका बुढा पाकासँग प्रत्यक्ष अन्तर्वार्ता अनि सङ्कलित सामाग्रीहरूलाई विधागत सिद्धान्तका आधारमा समेटी स्थानीयता र आख्यान समेतलाई ख्याल गरी निम्न अनुसार वर्गीकरण गरिएको छ :-



### ४.३ विश्लेषण

## ४.३.१ आख्यानमुक्त मारुनी लोक नाटकको विश्लेषण

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा मारुनी नाचको परम्परामा विभिन्न मर्मस्पर्शी गीतहरू गायन कलाको उत्कृष्ट नमुनाका रूपमा भेटिन्छन् । स्वतन्त्र किसिमका आख्यान विहीन स्थानीय परिवेश अनुरूप मौलिकपन भिल्किने गीतहरूमा सङ्गीतको ताल र अभिनयलाई महत्त्व दिएर मारुनी शैलीमा नाचिने नाचहरू आख्यानमुक्त मारुनी लोक नाटक हुन् । यस्ता मारुनी लोक नाटकमा विषय वस्तुको प्रधानता भन्दा सङ्गीत र नृत्यको प्रधानता बढी हुनाले आङ्गिक अभिनय मुख्य रहने गर्दछ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा हालसम्म अस्तित्वमा रहेका पैसरी, चुट्का, खेली, दग्गा, गुरु भभरा आदि मारुनी जस्ता आख्यानमुक्त स्थानीय लोक नाटक बारे निम्नानुसार विवेचना गरिएको छ :-

## ४.३.१.१ पैसरी

गीत गाउन नपर्ने तर मादल, पैजान, बासुरी, ढोलक, भोली आदि वाद्य वादन बजाएर सबै गर्राभाइहरू लगायत भैलेनीहरूद्धारा संयुक्त रूपमा प्रदर्शन गरिने नाचलाई पैँसरी भिनन्छ भनेर कोचीबाङ गा. वि. स. वडा नं. २ कुसुन्डेका गुरुबा बल बहादुर ठेडीले बताएका छन् भने 'राजै राजै सिरै सिन्दुर सिरै सुभायों' भन्ने गीतको ताल तथा मादल, पैजान, मजुरा, ढोलक, बाँसुरी आदि वाद्य वादन सामग्रीको तालमा मारुनी लगायत मादले र ढँटुबारेको संयुक्त प्रदर्शन गरिने नाच पैसरी हो भनी नयाँगाउँ गा. वि. स. वडा नं. १ जसपुर कोटका गुरुमादले नम बहादुर घर्तीले जानकारी दिएका छन्। तसर्थ यसमा गीत थोरै मात्रामा र सङ्गीत तथा नृत्य बढी मात्रामा प्रयोग भएको देखिन्छ।

## ४.३.१.२ चुट्का

मारुनी नाचको अर्को महत्त्वपूर्ण मारुनी गीत चुट्का हो। मारुनी शैलीमा नाचिने स्वतन्त्र विषय वस्तु भएको आङ्गिक अभिनय प्रधानयुक्त मारुनी नाचलाई चुट्का भिनन्छ। यस नाचमा एक मादले, एक वा दुई मारुनीले संयुक्त रूपमा नृत्य गर्दछन्। विशेष गरी मादलेले विभिन्न ताल र गीतका आधारमा मारुनीलाई नचाउने मारुनी शैलीको नाच नै चुट्का मारुनी नाच हो। यसले प्रेम-प्रेमिका विचमा हुने स्नेह, माया, हाँसीमजाक र ख्याल ठट्टालाई नै विषय वस्तु बनाएको पाइन्छ। यसलाई सुरुमा एक चरण ढिलो र त्यसपछि उक्त चरणको दोस्रो तथा अन्तिम टुक्का छिटो छिटो दोहोऱ्याई तेहेऱ्याई गाइने प्रचलन रहेको छ। चुट्का सम्बन्धित गीतका केही अंशहरू यस प्रकार रहेका छन्:-

- (क) फुलै फुल्यो राजै कित राम्रो चरण: ग्रधौले फुलै फुल्यो
- (ख) सुरहती देएपछि गइजाउलाचरण : हाम्हत परदेशी चली जाउला
- (ग) आधी बारी तोरी सर्सिउ आधी बारी केरा चरण : पल्ला घरे सिपाई दाइको कहाँ पऱ्यो डेरा
- (घ) भिरकुनेमा चरने त हो घोरले र खसी चरण : मिरगुले नेटी काट्यो राम लागे पछि
- (ङ) सुनै सियो रेसमको धागो, घुमाई घुमाई सियो मेखलु चरण : सीता हरि राउन्नेले लयो राम परे एकल
- (च) भरत र शत्रुधनलाई आजुद्धे राजधानी चरण : राम र लछमनलाई लेख्यो बनिबास
- (छ) खोली खोली जाउला माछी मारी ल्याउला माछी मिसौ सिसीमा चरण : कस्की छोरी हौ नानी नजरु बस्यो तिमीमा
- (ज) सबै रस लिई आयो महुरी चरण : तिमी काहाँ गइथियौ काली भवरी
- (भ) बिच बिन्द्र वनमा तलाउ पोखरी खनाए.....मा चरण : दशरथ राजा

उपर्युक्त गीतले पौराणिक रामायण तथा सामाजिक परम्परा सम्बन्धी विषयलाई अँगालेको पाइन्छ । यो गीतहरू लोक लयमा परम्परादेखि गाउँदै आएको पाइन्छ । गीतमा प्रयुक्त केरा, डेरा, मेखलु, एकल आदि शब्दहरू वाक्यको अन्त्यमा प्रयोग भई रा-रा, लु-लु अक्षरहरू समान भएको हुँदा अन्त्यानुप्रासको प्रभावशाली तारतम्यले गर्दा लय निकै आकर्षक र श्रुति रम्य बन्न गएको देखिन्छ । यी गीतहरूमा नेपाली भाषाका मौलिक शब्दहरूलाई लयबद्ध तिरकाले गायनका लागि परिवर्तन गिरएका शब्दहरू मिरगु, हामुहत, नजरु आदि रहेका छन् । सामाजिक परिवेश अनुरूप मनोरञ्जन लिई दुःख कष्ट भ्लन र पौराणिक कथाप्रति चासो देखाउन उल्लिखित गीतहरूले दिने मुख्य सन्देश रहेको छ ।

(स्रोत : नयाँगाउँ, उदयपुर कोट वडा नं. ३ र ५ का कोचीबाङ, ढुङ्गेगडी, बाङ्गेसाल, हंसपुर गा. वि. स. हरूमा गुरुबाहरू, गुरुमादलेहरू क्रमश: नम बहादुर घर्ती, जोख बहादुर थापा, खुसलराम महरा, मान बहादुर पुन, इन्द्र बहादुर सारु, भविलाल बराल र गोपीराम रखाल)

### ४.३.१.३ खेली

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रसिद्ध रहेको एक प्रकारको मारुनी नाच खेली पिन हो। साधारण बोलचाल र व्यवहारमा हाँसखेल र ख्याल ठट्टालाई नै खेली भन्ने बुभिनन्छ। मारुनी शैलीमा प्रस्तुत गरिने भएकाले यसमा एक मारुनी र एक मादलेले संयुक्त रूपमा प्रदर्शन गर्दछन्। यसमा सामान्य र क्सुन्डेली गरी दुई प्रकारको खेली रहेको छ। यिनीहरूको संक्षिप्तमा चर्चा यहाँ गरिएको छ।

### (क) सामान्य खेली

सामान्य तथा स्वतन्त्र तिरकाले मारुनी शैलीमा प्रस्तुत गरिने मारुनी नाच नै सामान्य खेली हो। देउसी भैलो खेल्दा घर घरमा गएर मारुनी नाच नाची घरबेटीलाई सम्बोधन गर्ने, दान माग्ने तथा देवी देवताको गुणगान गर्ने जस्ता गीतहरू यसमा समावेश गरिएका हुन्छन्। समाजमा हुने क्रियाकलाप, मेलापात, घरधन्दा, मायापिरती आदि विषयलाई रोचकतापूर्वक थोरैमा धेरै भाव अटाउने गरि सामान्य खेली प्रस्तुत गरिन्छ। सामान्य खेली सम्बन्धित गीतका केही अंशहरू निम्नान्सार रहेका छन्:-

- (क) विहानैको भुल्के घाम मजरी चरी ढिल्कियो चरण: किनमा ढिल्कियो मजरी मन मेरो धर्कियो
- (ख) उँधो जाँदा देखिने हजारीको बिरुवाचरण: उँभो आउँदा लायो केसरी
- (ग) हातमा गुलेली काँधमा जाबी चरण: चरिया मार्न जाऊँ बरै रानी बनैमा
- (घ) ताराको ज्योति सूर्यजीले ओती सूर्यजी भए असमान चरण: देउती माई हो आज भए फ्रमान
- (ङ) मटिया ओडन मटिया बिछ्याउन मटिया कालो रिसया

चरणः हर हर सरस्वती देउती तामु शरण

- (च) आयौ महाराजै उनै साह उनै रितीचरण: खेलन देउन सुनैसरी आँगनुमा
- (छ) राजै चारैकुने आँगनुमा आइम् हामी चरण: देउ दान पायौ मान
- (ज) गाह्रो नैर माने सिँगारुले माग्यो भने चरण: बसे महाराजै हामी उठी गइपो जान्चौ

उपर्युक्त गीतमा देवी देवताको गुणगान र समाजमा हुने क्रियाकलाप सम्बन्धी विषयमा केन्द्रित रहेको देखिन्छ । उक्त खेली गीतमा गीतिलयको प्रधानता रहेको पाइन्छ । वाक्यको अन्तिम शब्दहरू धर्कियो, ढिल्कियो, असमान, फुरमान आदिमा यो-यो, न-न अक्षरहरू समान भएको हुँदा अन्त्यअनुप्रासको कुशल संयोजनले मिठास तथा श्रुति मधुरताको लय प्रस्फुटन हुने गरेको पाइन्छ । गीतको लयमा सहजता ल्याउन नेपाली भाषाका मौलिक शब्दहरूलाई परिवर्तन गरिएको छ । गीतमा प्रयुक्त मिटया, रिसया, देउती, जान्चौं आदि शब्दहरू परिवर्तन भएका शब्दहरू हुन् । यी गीतहरूले देवी देवताको स्मरण गर्दै मारुनी नाचको प्रदर्शन गर्ने तथा मानवीय भावना अनुरूप आपसी मित्रता कायम गर्नु पर्ने जस्ता सन्देश दिएको पाइन्छ ।

(स्रोत: उदयपुर कोट- वडा नं. ३ र ५ का, नयाँगाउँ, कोचीबाड, गोठीबाड, तिराम, मर्काबाड, स्वर्गद्वारी, खाल गा.वि.स हरूका गुरुबा तथा गुरुमादलेहरू क्रमशः जोख बहादुर थापा, खुसलराम महरा, नम बहाद्र घर्ती, भिउसन थापा, मान बहाद्र प्न, आनन्द थापा, ट्कमान घर्ती र शेर बहाद्र खत्री)

## (ख) कुसुन्डेली खेली

अत्यन्तै हँस्यौली एवम् ठट्यौली पाराले अभिनयद्वारा प्रदर्शन गरिने मारुनी शैलीको एक नाच कुसुन्डेली खेली हो । रिस उठेको बेला हँसाउने, निद लागेको बेला जगाउने र निराश एवम् आलस्य भएका दर्शकलाई मनोरञ्जन दिने कुसुन्डेली खेली प्रस्तुत गरिन्छ । पहिलो चरणमा बजाइ र नचाइ अलि ढिलो भए पिन चरण गीत सकेपिछ उपल्लो हरफ दोहोऱ्याउँदा लय, सङ्गीत र अभिनयमा अत्यन्तै छिरिनोपन आउँछ । यस कुसुन्डेली खेलीमा पिन एक मादले र एक मारुनी सहभागी हुन्छन् । कुसुन्डेली खेलीका सङ्गिलत गीति अंशहरू यस प्रकार रहेका छन् :-

(क) नेपाल जाने बाटोमुनि काँचो खएर

चरण : सुर्ती माग्दा दिनु भैनन् बुढो भएर

(ख) दैलेखैमा पऱ्यो कालो गेडी असिना

चरण : छकी माया मोऱ्यो बालो छँदा लाको माया

(ग) चैत हैन वैशाखमा उडाइ हाल्यो धुलो

चरण : कालाकाटे सिपाईको रगतैको कुलो

(घ) नेपाल जाने बाटोम्नि बस्यो हुलाकी

चरण : ऐना हेरी टिकी लाउँदा खस्यो बुलाकी

(ङ) गैनरी खेतैमा गाईको बाच्छा बाघले खायो

चरण : अनारी चेतैमा केको माया लायो

(च) माथिबाट चरी भारो पाकेको मेल खान

चरण : साई पर्नेमा म परुला सल्यानको भोलखाना

(छ) सिङ्मा बस्यो माखी खाली बस्ने भैँसाल्को

चरण : काहाँ लाउँचौ नजरु काहाँ लाउँचौ आँखी

(ज) खोली हिँड्ने बाह्नैको छोरो बग्वैले खानै लायो

चरण : एकै आखर बोल नानी पेउली जोवन जानै लायो

(भ) पारी हेऱ्यो रानी वनमा ढिल्कियो मजर

चरण : निरमायालाई लाग्ने माया यो पापी नजर

प्रस्तुत कुसुन्डेली खेली गीतले सामाजिक मनोरञ्जनात्मक विषयमा जोड दिएको पाइन्छ । यी गीतहरूमा प्रयुक्त सङ्गीतको तालमा गीतको लय प्रस्तुत गरेको पाइन्छ । यसमा पिन वाक्यको अन्तिम शब्दहरू भएर, खएर, धुलो, कुलो, हुलाकी, बुलाकी आदिमा र-र, लो-लो, की-की अक्षर समान भएकोले अन्त्यानुप्रासको प्रभाव परेको छ जसले गर्दा गीतको लयमा श्रुति मधुरता प्रदान गरेको बुिभन्छ । यी गीतमा प्रयुक्त भाषा गीतिमयमा आधारित छन् । मोऱ्यो, लाको, लाउचौ, बगुवै आदि शब्दहरू गीतको लय मिलाउने क्रममा परिवर्तन भएका छन् । सरल शब्द तथा वाक्य गठन प्रक्रियाले गीतको भाव बुभन सहज भएको देखिन्छ । उल्लिखित गीतले रिस, डाह नगरी हाँस्दै, खेल्दै मानवीय जीवन बिताउनु पर्ने सन्देश दिएको पाइन्छ ।

(स्रोत उदयपुर कोट वडा नं. ३ र ५ का नयाँ गाउँ, रम्दी, बाङ्गेसाल, ढुङ्गेगडी, हंसपुर गा.वि.स हरूका गुरुवा तथा गुरुमादलेहरू ऋमशः जोख बहादुर थापा, खुसलराम महरा, मीन बहादुर पुन, देवीराम राना, भविलाल बराल, इन्द्र बहाद्र सारु, गापीराम रखाल)

### ४.३.१.४ दग्गा

गीत, सङ्गीत र अभिनयको प्रधानता रहेको स्वतन्त्र विषयक मारुनी शैलीको नाच नै दग्गा मारुनी लोक नाटक हो । यो मारुनी दग्गामा चरण गीत गाउनुभन्दा अगाडि बजाइ र नचाइ अत्यन्तै ढिलो हुने गर्दछ । चरण गीत गाइसकेपछि मादलेले मारुनीलाई उठाउँछ र त्यसपछिको लय, सङ्गीत र नचाइ खेली नाचसँग जोडिन्छ । यस दग्गा नाचमा मादलेले एक हातले मादल ठोक्दै र अर्को हातको हाउभाउ मिलाउँदै दुवै हातले मादल बजाउनुका साथै हाउभाउ पिन मिलाइ मारुनीलाई साथसाथै नचाउने गरिन्छ भन्ने उदयपुर कोट गा.वि.स. वडा नं. ३ का गुरुबा जोख बहादुर थापाको भनाइ छ । यस नाचमा मारुनीले मादलेको इसारामा खुट्टा ढलक ढलक पार्दै नाचिने र चरण गीत सिकएपछि खेली

भाकाको अभिनय र तालसँग जोडिइ नाच प्रदर्शन गरिने कुरा ढुङ्गेगढी गा. वि. स. का मादले इन्द्र बहादुर सारुले बताएका छन्। यस दग्गा मारुनी नाचमा खुट्टा र हातको अभिनय नै महत्त्वपूर्ण हुने गर्दछ। तसर्थ यो आङ्गिक अभिनय प्रधानयुक्त मारुनी नाच हो। यस नाचमा रामायण, कृष्ण चरित्र, लोक जीवनका सुख, दुःख आदि विषय सम्बन्धी गीतहरू खेलीका टुक्काहरू जस्तै मुक्त शैलीमा प्रस्तुत हुन्छन्। प्युठान जिल्लाको अध्ययन गरिएको क्षेत्रमा निकालिएको निष्कर्ष अनुसार दग्गा मारुनी लोक नाटक नचाइमा ढिलो हुने र चौध पन्ध तालमा मादल बजाउन नसिकने भएकाले लोप हुने स्थितिमा रहेको देखिन्छ। अध्ययनका ऋममा सङ्गलित मारुनी नाचका केही गीति अंशहरू यस प्रकार रहेका छन्:-

(क) दायाँ लाय शङ्ख पीपल् बायाँ लाय वरै वर

चरण : हाइ जोगियाको कहाँ थियो घर

(ख) घर जाउ सानीमा सासु बनैमा जाउ बगेनी

चरण : हाय मेरै मायालु कहुनै देशमा गइ जाउला

(ग) प्लबारी जाम्ला फ्ल टिपी लेम्ला

चरण : फुलको मालाले छाइजाम्ला

(घ) पिँजडामा सुगुवा बोलहरे मैना

चरण : बोल हरे मैना

(ङ) कैसे खाउ काँकरी बिना नुन जिरा

चरण : जेठी रानी मुगावती कान्छी रानी हिरा

(च) हाय मेरे पियारी कहनै दिशामा गइ जाउला

चरण : हाय मेरे पियारी प्रबै दिशामा गइ जाउला

(छ) राम लाय पातल चार क्क्र लायो पइला खेदन

चरण : उठ्यो बारे हरिणी आउला हे गौंडी बथान

(ज) जस्धाको काखैमा द्न्पाउ राखी किस्न लागे द्ध पिउन

चरण : जस्धाको हियारै दुध असारे भारि भौँ सरसरी भो

प्रस्तुत गीतले पौराणिक रामायण र कृष्ण चिरत्र तथा मानवीय कृयाकलापमा जोड दिएको पाइन्छ । यी गीतहरू पिन गीतिमय लयमा गाउने गरेको पाइन्छ । लय प्रधानता हुनु नै यी गीतहरूको मुख्य विशेषता हो । उपर्युक्त गीतहरू मध्ये क, ग, ङ, च मा अन्त्यानुप्रास तथा 'ज' मा उपमा अलङ्कारको प्रयोग भएको हुँदा गेयात्मक माधुर्यलाई कुशल संयोजन गरेको पाइन्छ । यी गीतहरूमा मेरे, कौहुनै, लेम्ला, पियारी जस्ता स्थानीय भाषिका शब्दहरू प्रयोग भएका छन् । यी गीतहरूबाट पौराणिक लोक कथाहरूको जगेर्ना गर्ने तथा मानव मानव बिच कुशल व्यवहार अवलम्बन गर्ने जस्ता सन्देशहरू प्राप्त गर्न सिकने देखिन्छ ।

(स्रोत: उदयपुर कोट, बाङ्गेसाल, हंसपुर, ढुङ्गेगढी, तिराम र मर्काबाङ गा. वि. स हरूका गुरुबा र गुरुमादलेहरू क्रमश: खुसलराम महरा, भविलाल बराल, लिल बहादुर दर्लामी, दुर्ग बहादुर राउ, टुकमान घर्ती)

### ४.३.१.५ गुरु भामरा

गुरुको स्मरण सम्बन्धित गीतहरू भएको र अन्य स्वतन्त्र विषय अनुकूल गीतहरू समेत समावेश भएको मारुनी शैलीको अभिनय गरिने सामूहिक नृत्य नै गुरु भूमरा मारुनी लोक नाटक हो। यसलाई लम्बेश्वरी मारुनी नाच पिन भिनन्छ भूनेर उदयपुर कोट गा.वि.स. का गुरुबा जोख बहादुर थापाले बताएका छन्। यस मारुनी नाचमा पिन अन्य मारुनी नाच सरह नै आफ्नै विधि विधान र समयाविध हुने गर्दछ।

यस नाचमा दुई जना मारुनी एक जना पुर्सुङे र दुई जना मादले संयुक्त रूपमा गुरुको स्मरण गीत, फुलको गीत, देवी देवताका गीत र मिलन विछोडका गीतमा अभिनय गरेर प्रदर्शन गरिन्छ । संयुक्त रूपमा प्रदर्शन गरिने यो मारुनी नाचमा मारुनी, पुर्सुङे र मादले सँगसँगै विरपिर घुम्ने, अगाडि पछाडि सर्ने र विच विचमा बस्ने पिन गर्दछन् । यस नाचमा परेवाको गीत समेत गाइने हुनाले अत्यन्तै रोचक हुने गर्दछ । यस गुरु भूमरा मारुनी लोक नाटकले दर्शकहरूलाई उत्सुक बनाउनुका साथै मनोरञ्जन समेत प्रदान गर्दछ ।

प्युठान जिल्लाको उदयपुर कोट गा.वि.स. वडा नं. ३ र ५ का गुरुबाहरू ऋमशः जोख बहादुर थापा र खुसल राम महरा लगायत नयाँगाउँ गा. वि. स. का गुरुबा मीन बहादुर पुन र गुरुमादले नम बहादुर घर्तीबाट सङ्कलन गरिएका गुरु भःमरा मारुनी लोक नाटकका गीतहरू यस प्रकारका रहेका छन् :-

## गुरुको स्मरण सम्बन्धी गुरु भामरा

हमा हरे हो पहिले समभौला गुरु हामरो गुरु ज्यू बाबैलाई पावै सरन हमा हरे ह हो हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा पुरवैको उत्तिपन्न लिउन गुरु जो हमा हरे ह हो हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा पच्छिमैको उत्तिपन्न लिउन गुरु जो हमा हरे ह हो हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा दिखनैको उत्तिपन्न लिउन गुरु जो हमा हरे ह हो हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा उत्तरैको उत्तिपन्न लिउन गुरु जो हमा हरे ह हो हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा उत्तरैको उत्तिपन्न लिउन गुरु जो हमा हरे ह हो हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा आकाशैको उत्तिपन्न लिउन गुरु जो हमा हरे ह हो हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा पत्तालैको उत्तिपन्न लिउन गुरु जो हमा हरे ह हो हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा चारैदिशा चारै चौवन रहे रसुवा हमा हरे ह हो हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा

प्रस्तुत गीत गुरुको परम्परा सम्बन्धी विषयमा आधारित रहेको पाइन्छ । यी गीतहरूको लय सङ्गीतको ताल अनुसार प्रस्तुत गरिएको हुन्छ । गीत गीतिमय लयमा केन्द्रित रहेको देखिन्छ । उत्तिपन्न, रहे रसुवा, पुरवै, पावै, चौवन आदि स्थानीय भाषिका शब्दहरूको प्रयोगले लयका श्रुती मधुरता कायम रहेको पाइन्छ । सरल शब्द र वाक्यको संरचना हुनुले भाषागत रहजता भएको पाइन्छ । यी गीतहरूले गुरुको स्मरण गरी उनकै निर्देशन अनुसार कार्यान्वयन गर्नु पर्ने सन्देश दिइएको पाइन्छ ।

# फुलका नामसम्बन्धी गुरु भन्मरा

हजारीको गाँजमुनी गुदरी विछ्याक बस भनन बस भनन तीर्थ बासे जोगीलाई बस भनन गुरुधौलीको गाँजमुनि गुदरी विछ्याक बस भनन बस भनन तीर्थ बासे जोगीलाई बस भनन गेन्तसरीको गाँजमुनि गुदरी विछ्याक बस भनन बस भनन तीर्थ बासे जोगीलाई बस भनन

(त्यसै गरी फुलका नाम थप्दै गीत बढाउन सिकने धारणा गुरुहरूको रहेको छ )

प्रस्तुत गीत फुलका नाम र जोगीप्रित देखाइएको व्यवहार सम्बन्धी विषयमा केन्द्रित भएको देखिन्छ । यी गीतहरू ढिलो लयमा गाउने गरेको पाइन्छ । गीतमा प्रयुक्त वाक्यको अन्तिम शब्दहरू भनन भननमा समान अक्षरको आवृत्ति भएकोले अन्त्यानुप्रास अलङ्कारको प्रयोग भएको देखिन्छ जसले श्रुति मधुर साङ्गीतिक संयोजनको आधारमा लयात्मक तथा सरल वाक्य संरचना र आवृत्तिमूलक भाका समेतले उक्त गीतको भाषा निकै आकर्षक र कलात्मक बन्न गएको देखिन्छ । यी गीतहरूले फुलका महत्त्वका बारेमा तथा पाहुनाहरूलाई देवता सरह सम्मान गरी नेपालीपन मौलिक संस्कृतिको संरक्षण एवम् संवर्द्धन गर्नु पर्छ भन्ने सन्देश दिएको पाइन्छ ।

## देवी देवता सम्बन्धी गुरु भामरा

हो पुरबै दिशा गुजेश्वरी देवता हाय देवे सरन सहते सरन हो पच्छिमै दिशा बुकेश्वरी देवता हाय देवे सरन सहते सरन हो दिखनै दिशा पाटनेश्वरी देउता हाय देवे सरन सहते सरन हो उत्तरै दिशा धैलावती देउता हाय देवे सरन सहते सरन हो आकाशै दिशा नौलाख तारा देउता हाय देवे सरन सहते सरन हो पत्तालै दिशा हरिवासु देवता

उल्लिखित गीत देवी देवताको गुणगान सम्बन्धी विषयमा केन्द्रित रहेको पाइन्छ । यी गीतहरू पिन गीतिमय लयमा नै गाउने गरेको पाइन्छ । देव, सहते, देउता आदि स्थानीय भाषिका शब्दहरू प्रयोगले गीतमा लय श्रुतिरम्य बन्न गएको देखिन्छ । स्थानीयपन घुसे तापिन वाक्य गठनको सरताले भाषा सहज एवम् प्रभावकारी बन्न गएको देखिन्छ । देवी देवताहरूमा शिक्त रहने हुनाले उनीहरूको शरण परी नयाँ कार्य गर्न् पर्दछ भन्ने सन्देश यी गीतहरूले दिने गरेको पाइन्छ ।

## माया पिरती एवम् मिलन बिछोड सम्बन्धी गुरु भामरा

हामरो बारी हजारीको फुल बसीमा बसी टिपम्ला हाँसीमा हाँसी लाएको पिरती रोई रोई छुट्यो माया जाल हामरो बारी गुरधौलीको फुल बसीमा बसी टिपम्ला हाँसीमा हाँसी लाएको पिरती रोई रोई छुट्यो माया जाल हामरो बारी लालुपातेको फुल बसीमा बसी छिपम्ला हाँसीमा हाँसी लाएको पिरती रोई रोई छुट्यो माया जाल

(एवम् प्रकारले फुलका नाम थप्दै गीत लम्ब्याउन सिकने धारणा गुरुहरूको रहेको छ।

उपर्युक्त गीतले मानिसको जीवनमा आइपर्ने संयोग र वियोग सम्बन्धी विषयमा जोड दिएको पाइन्छ । यी गीतहरू पनि ढिलो लयमा गाउने प्रचलन रहेको पाइन्छ । हामरो, पिरती जस्ता स्थानीय भाषिका शब्दहरूको प्रयोगले गीतको लयमा श्रुति मधुरता प्रदान गरेको पाइन्छ । आवृत्तिमूलक शब्दको प्रयोगले अर्थयुक्त वाक्य पद्धितको कारण भाषा सरल एवम् उत्कृष्ट बनेको देखिन्छ । यी गीतहरूले मानिसको जिन्दगीमा सुख र दृःख निरन्तर चिलरहने प्रिकृया हो भन्ने सन्देश दिएको पाइन्छ ।

## गहना कपडा पहिरने सम्बन्धी गुरु कमरा

गोरेलाई सुवायो सिरै लाउने शिरफुल सँगारेलाई सिरै सिन्दुर हाय गोरे सँगारे हाय गोरे सँगारे हासे मुखे बोल्दैन गोरे सँगारे गोरेलाई सुवायो लिले लाउने टिकिया सँगारेलाई नाकै निधया हाय गोरे सँगारे हाय गोरे सँगारे हासे मुखे बोल्दैन गोरे सँगारे

(त्यसै गरी गहना कपडा थप्दै जाँदा गीत बढाउन सिकने धारणा गुरुहरूको रहेको छ )

प्रस्तुत गीत सिँगार पटार सामग्री सम्बन्धी विषयमा केन्द्रित रहेको पाइन्छ । यी गीतहरू सङ्गीतको तालमा ढिलो लय प्रस्तुत गरिएको हुन्छ । वाक्यको अन्त्यमा सँगारे, सँगारे शब्दहरूका अक्षरहरू समान भएकोले अन्त्यानुप्रास अलङ्कारको प्रयोग भएको पाइन्छ । जसले श्रुतिरम्य लयात्मकता प्रदान गरेको हुन्छ । सरल वाक्यको संरचना तथा आवृत्तिमूलक शब्दहरूको संयोजनले भाषा सरल एवम् कलात्मक बनेको पाइन्छ । यी गीतहरूले मानिसका अङ्ग अनुसार गहना तथा कपडाहरू लगाउनु पर्ने सन्देश दिएको छ ।

## ४.३.२ आख्यानयुक्त मारुनी लोक नाटकको विश्लेषण

श्रुति परम्परादेखि हस्तान्तिरत हुँदै आएको मारुनी लोक नाटक आदि, मध्य र अन्त्य मिलेको एक कमबद्ध साङ्गीतिक तथा नाटकीय विधा हो । आदि, मध्य र अन्त्यको आधारमा विधि, विधानपूर्वक गाइने र प्रदर्शन गिरने परम्परा रहेकोले यसमा क्रीमकता पाइन्छ । हालसम्म प्युठान जिल्लाको दक्षिण पश्चिम क्षेत्रको प्रचलनमा रहेका मारुनी नाचमा पिन यस प्रकारको क्रीमकता भेटिन्छ । आख्यानयुक्त विषय वस्तुमा आधारित प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रको सन्दर्भमा सामाजिक मारुनी लोक नाटक र पौराणिक लोक नाटकहरू पाइन्छन् । अहिलेसम्म अस्तित्वमा रहेका यिनै मारुनी लोक नाटकहरूलाई खोज अनुसन्धान गर्ने क्रममा प्राप्त तथ्यको आधारमा यहाँ विश्लेषण गरिएको छ ।

### ४.३.२.१ सामाजिक मारुनी लोक नाटकको विश्लेषण

परापूर्वकालदेखि समुदायमा हुने गरेका मानवीय क्रियाकलापहरूको यथार्थता अनुरूप गीत तथा सङ्गीतको माध्यमबाट अभिनयात्मक रूपमा प्रदर्शन गरिने नाच सामाजिक मारुनी लोक नाटक हो । सामाजिक गतिविधिका भाव यस मारुनी लोक नाटकद्वारा गाइने गीत र अभिनययुक्त नृत्यबाट प्रप्फुटन हुने गरेको पाइन्छ । यस अन्तर्गत गोपीचन्द्र र सोरठी मारुनी लोक नाटक रहेका छन् ।

### ४.३.२.१.१ गोपीचन्द्र मारुनी लोक नाटक

गोपीचन्द्र मारुनी लोक नाटकको परिचय दिई तत्त्वका आधारमा निम्नानुसार विश्लेषण गरिएको छ :-

### (क) परिचय

गोपीचन्द्र मारुनी शैलीमा प्रदर्शन गरिने लोक नाटक हो । यो मूलतः प्युठान जिल्लाको पश्चिम भेगमा मगर, छेत्री, बाहुन, कामी, दमाई, सार्की आदि जातिले बढी प्रचलनमा ल्याएको पाइन्छ । गोपीचन्द्रका नामकरण चन्दवती राजाका सात ओटी रानी मध्ये कान्छी रानी गुप्तावतीको कोखबाट जन्मेको छोरो गोपीचन्द्रको नामबाट भएको हो भनी उदयपुर कोट गा. वि. स. का गुरुबाहरू खुसल राम महरा, जोख बहादुर घर्ती, नम बहादुर घर्ती र कृष्ण बहादुर बाँठाले बताएका छन् ।

गोपीचन्द्र मारुनी लोक नाटक मारुनी शैलीका अन्य नाचहरू जस्तै बडा दसैंको कालरात्रिका दिन वा गाई तिहारे औंशीका दिन विधिवत् रूपमा देवीको बन्धन बाँधेपछि सुरु भई मङ्सिर महिनाम पर्ने गरी 'भैलो खाने' भन्ने एक विशेष प्रकारको कार्यक्रम सञ्चालन गरी देवीको बन्धन सँगै मारुनीको कपडा फ्काएपछि त्यस वर्षको लागि साङ्गे गरिन्छ । देवी देवताको मङ्गल गान गरेर मात्र नाचको थालनी हुने भएकाले गोपीचन्द्रलाई आन्ष्ठानिक नाच भन्न सिकन्छ । यो मूलतः तिहारका दिनदेखि एकादशीका दिनसम्म देउसी भैलोसँग जोडेर गाउँ घरका आँगन, चौर वा चौतारामा प्रदर्शन गरिनुका साथै देवीको बन्धन नफ्काउँदासम्म गाउँ घरमा हुने जन्म संस्कार, पूजाआजा तथा सरकारी जागिर भएका धनी एवम् मान्यजन व्यक्तिहरूका घर घरमा बडो हर्ष उल्लासका साथ प्रदर्शन गरिन्छ । आन्ष्ठानिक विधि लोक सङ्गीत एवम् परम्परागत मान्यताहरू यसका जीवन्त पक्षहरू हुन् । गोपीचन्द्रमा कथानकयुक्त गीत सहित नृत्याभिनय गरिन्छ । राजा चन्दवती र रानी ग्प्तावतीको बैवाहिक जीवनबाट सुरु भई गोपीचन्द्रको कथानक ग्प्तावतीको कोखबाट गोपीचन्द्र जन्मेपछि विकासावस्थामा प्रवेश गर्दछ । यस कथाको मूल नायक गोपीचन्द्र रहेको पाइन्छ । गोपीचन्द्रको जन्म भएपछि राजा चन्दवतीले पण्डितलाई बोलाएर छोराको नाम, नक्षत्र हेराउँदा जोगी बन्ने कर्म रहेको क्रा थाहा पाएपछि द्:खको मोडमा कथा गएको छ। त्रिपासा खेलमा राजा जोगीबाट हार्न् र कब्ल अनुसार छोरोलाई दिन्, रानी अलाप विलाप गर्दा पनि जोगी नमान्नु जस्ता दु:खद घटनाहरू रहेको पाइन्छ र बाह्र वर्षपछि जोगीको वेश गरेर गोपीचन्द्रले घर फर्की राजकाज चलाउन्बाट अन्त्यमा स्खद संयोगमा यो नाटक ट्ङ्गिन्छ ।

यस नाटकमा चन्दवती राजा, गुप्तावती रानी, गोपीचन्द्र नायक लगायत सुडेनी, कटुवाल, पण्डित, जोगी सहायक पात्रका रूपमा रहेका छन् । यहाँको कथालाई गीत, सङ्गीत र नृत्यका रूपमा मारुनी शैलीमा प्रस्तुत गरिन्छ । यस नाचमा एक वा दुई मारुनी, एक पुर्सुङे र दुई मादले सिंहतको संयुक्त अभिनय हन्छ ।

### (ख) लोक नाटक तत्त्वका आधारमा गोपीचन्द्र मारुनी लोक नाटकको विश्लेषण

गोपीचन्द्र मारुनी लोक नाटक मारुनी शैलीमा नाचिने लोक नाटक भएकाले मारुनी लोक नाटकमा हुने तत्त्वहरू यसमा पिन समावेश भएका हुन्छन् । कथानक, चिरत्र, अभिनय, संवाद , उद्देश्य, द्वन्द्व, परिवेश, सङ्गीत र लय, भाषा, शैली आदि लोक नाटकका संरचक तत्त्व हुन् । यस्ता तत्त्वहरूको समिष्ट मेल वा संयोजनबाट नै यसको समिष्ट रूप तयार भएको छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण

क्षेत्रमा प्रचलित गोपीचन्द्र मारुनी लोक नाटकलाई यी तत्त्वहरूको आधारमा यस प्रकार विश्लेषण गरिएको छ :-

#### (अ) कथानक

कथानक नाटक निर्माणको महत्त्वपूर्ण आधार हो । काल क्रिमक एवम् कार्य कारण शृङ्खलामा आबद्ध घटनाहरूको वर्णनलाई कथानक भिनन्छ । गोपीचन्द्र सामाजिक विषय वस्तुमा आधारित लोक नाटक हो । यसमा सात ओटा दृश्यहरू रहेका छन् । ती हुन् : रानीले गर्भधारण गर्नु, सुँडेनीलाई सहयोग गर्न बोलाउनु, पण्डितलाई नक्षत्र हेर्न बोलाउनु, बडो दुःखका साथ नाम, नक्षत्र बताइनु, राजा र जोगी विच त्रिपासा खेलिनु, बाह्र वर्षसम्म गोपीचन्द्र वनमा रहनु र जोगी वेशमा दरवार आउनु । यसरी यसमा घटनाक्रमहरू शृङ्खलाबद्ध रूपमा मिलेर रहेको पाइन्छ ।

राजा चन्दवती र रानी ग्प्तावतीको वैवाहिक जीवनबाट स्रु भई गोपीचन्द्र लोक नाटकको कथानक अगांडि बढेको छ । गुप्तावती गर्भवती भएको पुरा महिना पुगेपछि सुँडेनीलाई बोलाई उनैको सहयोगमा बच्चा जन्माउने कार्य सफल भएको हन्छ । त्यसै गरी बच्चाको नाम, नक्षत्र हेर्नको लागि पण्डितलाई बोलाइन्छ र राजाको अत्यन्तै ढिपीबाट बडो दु:खका साथ खुलस्त रूपमा नाम गोपीचन्द्र र कर्म जोगी रहेको क्रा पण्डितबाट थाहा पाइन्छ । जोगी भिक्षा माग्न आएको बेला राजा चन्दवतीले त्रिपासा खेल्न अन्रोध गर्छन् र जोगीले हारेमा राजाकै कमारो हुने, यदि जितेमा राजाकै छोरा गोपीचन्द्रलाई चेला बनाउने कबोल अनुरूप राजा र जोगी बिच घमासान रूपमा त्रिपासा चल्छ । अन्त्यमा राजाले त्रिपासामा हार्दछन्, त्यस बखत रानी बहुमूल्य भिक्षा दिँदा पनि जोगीले नलगी कबोल अन्सार गोपीचन्द्रलाई लैजाने भन्ने क्रा बारम्बार दोहोऱ्याएपछि राजा रानीले आफ्नो छोरो गोपीचन्द्रलाई जोगीको साथ पठाउन बाध्य भए । बिचरा बालकलाई घामले पोल्नबाट बचाउनका लागि छाता दिँदा पिन जोगीले नमान्ने त्यस्तै ज्ता दिँदा पिन नमान्ने र उक्त सामग्रीहरू त्यहीँ छाडेर ग्रुकहाँ जाने क्रा गरिन्छ । गुरुले बाटो देखाई दिन्हुन्छ भनेर गोपीचन्द्रलाई लिएर जोगी जान्छ । बाह्र वर्षसम्म वनमा रहेको जोगीको कृटीमा बसेर जोगी भेष गरी एक दिन भिक्षा माग्न गोपीचन्द्र आफ्नो घर आइपुग्छन् । आमाले हाम्रो छोरा गोपीचन्द्र हौ कि होइनौ भनी सोध्दा उनले उनका छोरालाई वनमा बाघहरूले खाएको बताउँछन्, तर अन्त्यमा आमाले जोगीको भेषमा आएको आफ्ना छोरा गोपीचन्द्र नै हुन् भनेर चिनिसकेपछि घर फर्केर गोपीचन्द्रले राजकाज चलाएर बस्दछन् । यत्तिकैमा गोपीचन्द्रको कथानक अन्त्य हन्छ ।

यसरी गोपीचन्द्र लोक नाटकलाई नजिकबाट नियाल्दा यसको कथानकको स्रोत सामाजिक विषय बनेको छ । यसमा प्रयुक्त पात्रहरूको व्यवहार, रहनसहन, संस्कृति, विश्वास आदि प्राचीन नेपाली समाज र संस्कृतिसँग मिल्दोजुल्दो रहेको पाइन्छ । सुँडेनी बोलाउनु, बच्चाको स्याहार, सुसारको लागि प्राथमिक कार्य गर्नु, नाम नक्षेत्र हेराउनु, बाचा कबोल बमोजिम काम गर्नु आदि क्रियाकलापहरू नेपाली समाजमा रहेको विद्यमान परिपाटीसँग मेल खाने गरेका छन् । राजाको दरबार जानका लागि आवश्यक सामग्रीहरू नभएको गुनासो सुँडेनी र पण्डितले व्यक्त गर्दा समाजमा रहेका गरिव वर्गको प्रतिनिधित्त्व उनीहरूले

गरेको आभास हुन्छ । सहयोगको आदान प्रदानले सभ्य समाजको प्रतिविम्ब भिल्कन्छ । राजा चन्दवतीले सात ओटी रानीलाई विवाह गर्नुबाट बहुविवाहयुक्त समाज त्यहाँ देखिन्छ भने त्रिपासामा हारेर छोरालाई समेत जोगी समक्ष सुम्पन्, विश्वासघात नगरी वचनमा प्रतिबद्ध रहने समाजको रूपमा देखा पर्दछ । तसर्थ गोपीचन्द्र लोक नाटकले समाजका सुख-दुःख, मिलन- बिछोड जस्ता वास्तविक प्रतिबिम्ब उतारेको हुँदा यो एउटा सामाजिक लोक नाटक हो ।

### (आ) चरित्र

कथा वस्तुमा सम्बन्धित व्यक्ति विशेषलाई पात्र वा चिरत्र भिनन्छ । यो मारुनी शैलीमा नै नाचिने भएकाले पिन मारुनी प्रयुक्त पात्रहरू नै यसका पात्रहरू हुन् । गोपीचन्द्रको पात्र विधानलाई लोक नाटकको अभिनयका आधारमा प्रयुक्त रङ्गमञ्चीय र आख्यानगत आयामका आधारमा उपस्थित चिरत्रहरूलाई आधार बनाई संक्षिप्त परिचय दिइएको छ :-

## (आ) । रङ्गमञ्चीय पात्र

गोपीचन्द्र लोक नाटक प्रदर्शन गर्ने क्रममा मञ्चमा उपस्थित चरित्रहरू नै यसका रङ्गमञ्चीय पात्र वा चरित्रहरू हुन् । नाटकलाई गतिशीलता प्रदान गर्न यसमा रहेका सबै पात्रहरूको उत्तिकै महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको छ । जसको संक्षिप्त परिचय यहाँ प्रस्तुत गरिएको छ ।

### गुरु

गोपीचन्द्रको गीत, सङ्गीत र नृत्यलाई व्यवस्थित रूपमा प्रस्तुत गर्नका लागि निर्देशन दिने व्यक्ति नै गुरु हो जो हरेक पक्षमा सक्षम, पाको र नेतृत्व लिन सक्ने क्षमताको हुन्छ, यसलाई कतै कतै गुरुबा वा गुरुबाउ भन्ने गरेको पनि पाइन्छ । गुरुले मोटो जुहारी कोट, कछाड, टोपी आदि लगाउने गर्दछ । गोपीचन्द्र गीत निकाल्ने प्रमुख व्यक्ति नै गुरु हो । देवीको बन्धन बाँधेदेखि बन्धन नफुकाउँदाका क्षणसम्मका हरेक कियाकलापमा गुरुको भूमिका महत्त्वपूर्ण हुन्छ ।

## मारुनी (सिँगारु)

नारीको वेशभूषा पिहरेर सिजएको पुरुष पात्र नै मारुनी वा सिँगारु हो । गोपीचन्द्र नाचमा पुर्सुङेको अभिनय अनुरूप सिँगारु पिरचालित हुन्छ । यस नाचमा प्रायः जसो एक मारुनी नै हुने गर्दछ । गीतको बोल, सङ्गीतको ताल र पुर्सुङेको निर्देशनमा विरपिर तथा अधिपिछ गरेर बेलाबेलामा मारुनी नाच्दछ । एउटा हातमा पटुकाको टुप्पो समातेर हल्लाउँदै सररर गुन्युका फिरया फुकाएर मयुर भौँ नाच्ने मारुनीको अभिनयबाट लोक बासीले आनन्द लिएका हुन्छन् । मारुनीहरूले नेपालीको प्राचीन वेशभूषा, चौबन्दी चोलो, मखमलको रातो पछुयौरा, घलेक, गुन्यु, पटुका, रातो वा हिरयो पोते, हमेल, सुनका बाला, चुरा, पाउमा पैजेरु आदि नारीका पिहरन लगाएका हुन्छन् ।

## पुर्सुङे

गोपीचन्द्र नाचमा गीतको बोल र सङ्गीतको तालमा मारुनीलाई कुशलतापूर्वक नचाउन सक्ने अभिनय क्षमता भएको व्यक्ति नै पुर्सुङे हो । यस नाचमा एक जना मात्र पुर्सुङे हुने गर्दछ । मारुनीलाई प्रेम गर्नु, गीत र सङ्गीतको तालमा मारुनीलाई उत्कृष्ट तिरकाले नचाउनु, पुर्सुङेको जिम्मेवारी हो ।

पुर्सुङेको कुशल अभिनयले समग्र गोपीचन्द्र नाचको शोभा बढ्ने गर्दछ । यस पात्रले पिन नेपाली परम्पराका पोशाकहरू टाउकामा फुर्का छोडेको सेतो पगरी, सेतो भोटो, सेतो जामा, इष्टकोट, एक हातमा रुमाल र खुट्टामा पैजान आदि गहना कपडा लगाएको हुन्छ ।

### सङ्गीत मण्डली

गोपीचन्द्र नाचमा सङ्गीतकर्मीहरूको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहन्छ । त्यसमा पिन मादलेको भूमिका अहम् हुन्छ । त्यस्तै मजुरा, ढोलक, बाँसुरी बजाउने पात्रहरूको भूमिका सहायक देखिन्छ । यस नाचमा दुई जना मुख्य मादले हुन्छन् । गुरुले निकालेको गीतको लय अनुसार गुरुमादलेले मादल बजाउन थालेपछि अन्य मादलेले बजाउन थाल्दछन् । सङ्गीतको पिहलो तालमा मारुनी र पुर्सुडेको पछाडिपिष्ट उभिएर मादल बजाएका मादलेहरू दोस्रो र तेस्रो तालमा उफँदै अघिपछि गर्दै सङ्गीत बजाउँदै अभिनय गर्दछन् । सङ्गीतको कुनै पिन ताल निवराई मादलेहरूले कलात्मक प्रदर्शन गरेमा वातावरण अत्यन्तै रमणीय हुन्छ ।

#### गायक मण्डली

गुरुले भिक्केको गीतलाई लयबद्ध तिरकाले पछ्याउँदै गीत गाउने पात्रहरू नै गायक मण्डली हुन् । गीत गाउने क्रममा दुई टोली भई गायक मण्डलीहरूले गीत गाउने गर्दछन् । गुरु टोलीले निकालेको गीतलाई पुनः दोस्रो टोली दोहोऱ्याएर गाउँछन् । गुरुले निकालेको गीतलाई कहीँ कतै निबगरीकन लयबद्ध तिरकाले गाउनु नै गायक मण्डलीको जिम्मेवारी रहन्छ । यिनीहरू आआफ्नो व्यक्तिगत पोसाकमा सिजएका हुन्छन् ।

## जोक्कर (ढँट्वारे)

गोपीचन्द्र नाचमा दर्शकलाई विभिन्न हास्यव्यङ्ग्यात्मक पाराले हँसाउने पात्र नै जोक्कर हो । हाँसो लाग्दा उट्पट्याङ्युक्त बोली वेशभुषा, अभिनयद्धारा दर्शकलाई बढी भन्दा बढी हँसाउने गदर्छ । यसले बिच बिचमा मारुनी र पुर्सुङेको नाचमा गएर जिस्काउने तथा दर्शकहरूलाई पिन विभिन्न तिरकाले जिस्काउने गर्दछ । यसको पिहरन पिन हाँसो लाग्दो नै हुन्छ । भाङग्रो, इस्टकोट, फाटेको टोपी, अनुहारमा मुकुण्डो, फाटेको कछाड आदि वेशभुषामा यो सिजिएको हुन्छ ।

## (आ) अाख्यानगत चरित्र

गोपीचन्द्र कथामा उपस्थित हुने विविध चरित्रहरू छन् । यसमा लोक नाटकमा रहेका आख्यानगत चरित्रको पिन आ-आफ्नै विशेषता र भूमिका रहेको छ । यसमा विशेष भूमिका भएका पात्रहरू बारे कमशः यहाँ वर्णन गरिएको छ ।

#### चन्दवती राजा

गोपीचन्द्र लोक नाटकमा चन्दवती राजाको प्रमुख र महत्त्वपूर्ण भूमिका रहे तापिन उनी कहाँका राजा थिए भन्ने सङ्केत पिन भेटिँदैन । जनश्रुति परम्पराकै रूपमा मात्र रहेको राजा गोपीचन्द्र लोक नाटकका समृद्ध तथा जनप्रेमी राजा भईकन पिन सात ओटी रानी उल्लेख गिरएबाट भने बहु पत्नी विवाह गर्ने प्रुषका रुपमा चिनिन्छन् । त्रिपासा खेलमा बाजी थापेर खेल्दा भिवष्यमा के होला भनी

भविष्यको अङ्कल गर्न नसक्ने चातुर्यहीन राजा भएकाले उनले आफ्नै पुत्रलाई खेलमा हारेर जोगीलाई सुम्पेको घटनालाई गीतमा यसरी प्रस्तुत गरिएको छ ।

परबाट आस फुस्रो जोगिया राजैको दिरबार अ लग जोगिया भित्रबाट राजाले तिरिपासा लिएर बाहिर आए पटाङ्गीमा थरकी विछ्याई खेलौ तिरिपासा भन्न लाए हुन्छ भनी जोगियाले तुमले जितिउ भनी तुमारा कमारो होइ जाउला हामुले जितिउ भनी तुमरा पुत्र हमारा चेला बनाउँला हुन्छ भनी राजैले एकै तोली दुवै तोली तिनै बाँचा भनी तिरिपासा खेलन लाए हाने हेर राजै ज्यूले पर्यो हेर छ तिन हान्यो हेर जोगियाले मार्यो हेर सत्रको दाउँले फेरी हाने राजै ज्यूले पर्यो हेर तिन काने फेरी हान्यो जोगियाले मार्योमा मार्यो सत्रैको दाउले

(स्रोत : खुसलराम महरा, उदयप्र कोट)

यस प्रकार चन्दवती राजा भविष्यको अवस्थालाई ख्याल नगरी हचुवाको भरमा निर्णय गर्ने चातुर्यहीन राजाको रूपमा स्थापित भएका छन् ।

## गुप्तावती रानी

गुप्तावती रानी गोपीचन्द्रका आमा र चन्दवती राजाका कान्छी रानी हुन् । राजाले त्रिपासा खेलमा हारेर जोगीलाई छोरो सुम्पनुभन्दा अघि विभिन्न किसिमका बहुमूल्य वस्तुहरू भिक्षा दिँदा पिन जोगीले वाचा कबोल बमोजिमकै हुनु पर्छ भनेर जिद्दी गरेपछि निकै दु:खी एवम् चिन्तित भएर आफ्नो छोरोलाई जोगीको जिम्मा लगाइ दिएको कुरा गीतमा यसरी प्रस्तुत छ:-

भित्रबाट रानीले भिगिया ल्याई बाहिर आइन् लैजउ लैजउ बारे भिगिया लैजाउ जोगिया भिगिया राजैको दिरबार रहोस् हामीले लैजान्छौ हिजइको कबुल भित्र गइ रानीले मुवामती भिगिया लेएर बाहिर आइन् लैजउ बारे जोगिया मुवामती भिगिया मुवामती भिगिया राजैको दिरबार रहोस् हामुले लैजान्छौ हिजइको कबुल जिद्दी गर्यो जोगियाले जानै लागे गोपी चन्द्र बालखु

(स्रोत: खुसलराम महरा, उदयपुर कोट)

यस प्रकार उनी धैर्यशील एवम् सहनशील नारीका रूपमा स्थापित भएकी पात्र हुन् । घर छोडेको बाह्र वर्ष पुगेपछि घर फर्केर आएको आफ्नो छोरो गोपीचन्द्रलाई पाउँदा उनी हर्षित भएकी थिइन् । तसर्थ यस नाटकमा उनी एक प्रमुख नारी पात्रका रूपमा कहलिएकी छिन् ।

#### गोपी चन्द्र

गोपी चन्द्र राजा चन्दवती र रानी गुप्तावतीका कोखबाट जिन्मएका राजकुमार हुन् । उनी यस नाटकका प्रमुख नायक हुन् । उनैका नामबाट यस समग्र कथाको नाम गोपी चन्द्र रहन गएको हो । उनकै केन्द्रीयतामा नाटकले गित प्राप्त गरेको छ । आफ्ना पिताले त्रिपासा खेलबाट हारेर आफूलाई जोगीको जिम्मामा दिँदा पिन कित्त पिन विचलित नभईकन उनी जोगीसँग निडरता एवम् उत्साहका साथ विन्द्रा वनितर लागेका थिए । तसर्थ नायकमा हुनु पर्ने साहस यिनमा रहेको पाइन्छ । बाह्र वर्षसम्म जोगीहरूका साथ विन्द्रा वनमा बिताएपछि घर फर्केर आई उनले परिवारमा खुसीको वातावरण सिर्जना गराएका थिए । घर आएको बेला आमाले तिमी गोपी चन्द्र हो कि होइनौ भनी सोध्दा उनले वनमा बाघ, भालुले खाएको कुरा गीतमा यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

बाह्र वर्ष पुरा पुग्यो फर्की आए बालखु राजै दिरबार दिरबार आए अलग जनाए
भित्रबाट महारानी बाहिर आएर हेर्दा
शिरै हेर्दा रानीले पावै हेर्दा रानीले
हामरा पुत्र गोपी चन्द्र हौ कि नहीं
तुमरा वाला गोपी चन्द्रलाई विन्द्रै वनमा वगुवैले खायो।
शिरै हेरे पावै हेरे हामरै वाला गोपी चन्द्र हौ कि नहीं
तुमरा वाला गोपी चन्द्र विन्द्रै वनमा भालुवैले खायो
नढाट वाला नढाट हामरै वाला गोपी चन्द्र हौ।

(स्रोत : जोख बहादुर थापा, उदयपुर कोट)

यसरी गोपी चन्द्र यस नाटकका निडर, साहसी एवम् लगनशील चरित्रका रूपमा रहेका प्रमुख नायक पात्र हुन्।

# सुँडेनी माई

गुप्तावतीले बच्चा जन्माउने बेला सहयोग गर्ने पात्र हुन् सुँडेनी माई । उनी यस नाटकका सहायक पात्रका रूपमा स्थापित भएकी छिन् । उनीले राजाको हुकुम पालना गरेर रानी र बच्चाको स्याहार सुसार गरेकी थिइन् । राजाको दरबारमा उपस्थित हुनको लागि आवश्यक पिहरनयुक्त सामग्रीहरू नभएको बताएबाट उनी गरिब पिरवारकी सदस्य हुन् भन्ने बुिभन्छ । जुन कुरा गीतमा यसरी प्रस्तुत गिरएको छ :-

एकुमा छैन शिरै ओह्ने वरकी कैसे जाउ राजैको दरिवार शिरै ओढ्ने बरकी राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड सुँडेनी माई राजैको दिरबार एकुमा छैन लिलै लाउने हिकिया कैसे जाउ राजैको दिरबार लिलै लाउने टिकिया राजै ज्यूले दिनेछन्

जल्दी हिउ सुँडेनी माई राजैको दरिबार

(स्रोत : नम बहाद्र घर्ती, नयाँ गाउँ)

तसर्थ सुँडेनी माई यस नाटककी सहयोगी आज्ञाकारी तथा गरिब, पीडित वर्गको नेतृत्व गर्ने पात्र हुन्।

## जस्त पण्डित

जसुत पण्डित गोपी चन्द्र नाटकका सहायक पात्र हुन् । उनी राजाको हुकुम भए बमोजिम दरबारमा उपस्थित भएका थिए । राजाको आदेश भए बमोजिम जन्मेको रौतेलोका नाम नक्षत्र हेरी बडो दु:खका साथ नाम गोपी चन्द्र र काम (कर्म) जोगी रहेको उनले बताएका थिए । जुन गीतमा यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

माथिमा हेरे ठेलिया पुस्तक तल कोरे धुलौटी भनौं कि नभनौं राजै ज्यू हमरा बालखको नाम नक्षत्र भनन भन पण्डित जस्तै देख्यौ त्यस्तै भन नाम त रहयो गोपी चन्द्र करिम लेख्यो जोगीको नामै हेरी नक्षत्र हेरी गयो हेर पण्डित आफ्ना घर

(स्रोत : नम बहादुर घर्ती, नयाँ गाउँ)

त्यसै गरी राजाका दरबारमा उपस्थित हुँदा उनले लगाउने कपडाको अभाव भएको बताए अनुसार उनी निम्न वर्गका व्यक्ति हुन् भन्न सिकन्छ । तसर्थ जसुत पण्डित यस नाटकका आज्ञाकारी, लगनशील तथा छलकपट रहित पात्र हुन् ।

## कटुवाल

कटुवाल यस नाटकमा सञ्चार बाहक पात्रका रूपमा स्थापित भएका छन् । उनी राजाको आदेशलाई शिरोधार्य गर्ने आज्ञाकारी पात्र हुन् । जस्तोसुकै अवस्थामा पिन उनी आफ्नो कर्तव्य पालना गर्ने कुशल व्यक्ति थिए । उनले राजाको आदेश अनुरूप पालना गरेका कार्यलाई गीतमा यसरी प्रस्तुत गिरिएको छ :-

जाउन जाउ कटुवाले घुरकोट पण्डितलाई डाकी बोलाई ल्याउ गयो हेर कटुवाले पण्डितका घर हिडमा हिड पण्डित जी राजै दरिबार किया होर काम किया होर हुकुम राजै ज्यूको रौतेलो जन्म्यो दिन सुदिन हेरन

(स्रोत : कृष्ण बहादुर बाँठा र हरि बहादुर बाँठा, उदयपुर कोट)

तसर्थ कटुवाल यस नाटकका गतिशील एवम् कर्तव्यनिष्ट पात्रका रूपमा रहेका छन्।

#### (इ) संवाद

पात्रहरूका बिचको कुराकानी संवाद हो । यो नाटक मूलतः गीति संवादमा आधारित छ । यसमा संवाद प्रशस्त मात्रामा रहेको छ । गोपी चन्द्रमा प्रयुक्त संवादहरू गीतमा आधारित रहेर अगाडि बढेको देखिन्छ । यी संवादहरूले गोपी चन्द्रको गीतलाई सरलता, स्वभाविकता तथा गतिमयता प्रदान गरेका छन् । यहाँ राजा चन्दवती र जसुत पण्डितका बिचको संवाद गीतमा यसरी रहेको छ :-

चन्दवती: हेरमा हेर पण्डित हामरा बालखको नाम, नक्षत्र

जस्त पण्डित : माथिमा हेरे ठेलिया प्स्तक

तल कोरे ध्लौटी

भनौँ कि नभनौँ राजै ज्यू

तुमरा बालखको नाम नक्षत्र

चन्दवती: भनन भन पण्डित

जस्तै देख्यौ त्यस्तै भन

जस्त पण्डित : नामै त रहयो गोपी चन्द्र

करिम लेख्यो जोगीको

यस प्रकार गोपी चन्द्रको कथामा रहेका प्रशस्त संवादहरूमा सरलता, गीतिमयता, भावात्मकता, कोमलता र तरलता पाइन्छ । यस नाटकमा प्रयुक्त पात्रहरूको चिरत्र उद्घाटन गर्न, कथानकलाई क्रियाशीलता प्रदान गर्न र उद्देश्यलाई स्पष्ट पार्न संवादले महत्त्पूर्ण भूमिका खेलेको छ । संवादमा प्रयुक्त भाषा सरल, सहज गीतिमय छ । यसर्थ गोपी चन्द्रको भाषा साङ्गीतिक ध्विन गुञ्जाउन सक्ने किसिमको छ ।

## (ई) अभिनय

गोपी चन्द्र लोक नाटक प्रदर्शन गर्दा शास्त्रीय नाटक भौँ कुनै निश्चित औपचारिक रङ्गमञ्चमा अभिनय गरिँदैन । यो त गाउँ घरका आँगन, चौर, पाटी, चौतारा आदि खुल्ला ठाउँमा अनौपचारिक तिरकाले प्रदर्शन गरिन्छ । गोपी चन्द्रमा मुख्य गरी आङ्गिक, वाचिक, सात्विक र आहार्य गरी चार प्रकारका अभिनय हुने गरेको पाइन्छ ।

## आङ्गिक अभिनय

गोपी चन्द्र नाचमा आङ्गिक अभिनयको **मह**त्त्वपूर्ण भूमिका रहन्छ । यसमा मारुनी र पुर्सुङे गीत र सङ्गीतको तालमा हात र खुट्टाका विभिन्न हाउभाउ प्रस्तुत गरी शरीरलाई मोडी मोडी नाच्ने गर्दछन् । पुर्सुङेले खुट्टाको चाल चाल्दै मारुनीलाई हातको हाउभाउमा निर्देशन गर्दछ । त्यस्तै मादलेहरू पनि उफी उफी अगाडि पछाडि गर्दै अङ्ग चलाउँदै अभिनय गर्दछन् ।

#### वाचिक अभिनय

गोपी चन्द्र मारुनी लोक नाटकमा गीति संवादको रूपमा प्रस्तुत गरिने गीतिमय संवाद नै वाचिक अभिनय हो। जसलाई गर्राभाइहरूले प्रस्तुत गर्ने गर्दछन्। यस नाटकको गीत गुरुका टोलीहरूले गाएपछि त्यही गीतलाई मादले, पुर्सुङे लगायत सङ्गीत मण्डलीले छोपेर गाउँदै नाच्ने प्रचलन रहेको पाइन्छ। त्यसकारण गोपी चन्द्र नाच रोमाञ्चक बनेको हुन्छ।

#### सात्विक अभिनय

गोपी चन्द्र नाटकको लागि समरा बाँध्ने बेलामा चोखो आङ भएका व्यक्तिहरूमा देवी उत्रने गर्दछ । देवी उत्रेको व्यक्ति काम्नु, उफ्रनु आदि सात्विक अभिनय अन्तर्गत पर्दछ । यस नाटकको मङ्गला चरणमा यस्तो हुने देखिन्छ ।

## आहार्य अभिनय

आहार्य अभिनय अन्तर्गत गोपी चन्द्र लोक नाटकका सहभागीहरूले प्रयोग गरेका वेषभूषा र शृङ्गार आदि पर्दछन् । यो लोक नाटक स्त्री पात्रका गहना, कपडा पुरुष पात्रले लगाई मारुनी शैलीमा अभिनय गरिने लोक नाटक हो । महिलाको पिहरन पुरुषले लगाएर नाच्दा स्वाभाविक रूपमा आहार्य अभिनयको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहने गर्दछ । मारुनीले गुन्युका फरिया फुकाई फुकाई मयूरको चालमा नाच्नु, पटुकाको टुप्पो हातमा समातेर नाच्नु, पुर्सुङेले टाउकोमा फेटा बाँध्नु, हातमा रुमाल हल्लाउनु आदि आहार्य अभिनय अन्तर्गत पर्दछन् ।

# (उ) उद्देश्य

गोपी चन्द्र मारुनी लोक नाटक गीत सङ्गीत र नृत्यका साथ प्रस्तुत गरिने भएकाले यसको मूल उद्देश्य लोकबासीलाई मनोरञ्जन दिनु हो । विशेष गरी तिहारको तेस्रो दिन देखि एकादशी सम्म गाउँघरका घर आँगन चोकमा प्रस्तुत गरिने हुँदा यसको मुख्य उद्देश्य मनोरञ्जन दिनु हो । यसका

अतिरिक्त नैतिक शिक्षा, सामाजिक शिक्षा, धार्मिक शिक्षा दिनु, आनुष्ठानिक प्रिक्रिया पुरा गर्नु, आर्थिक सङ्कलन गरी सामाजिक विकास निर्माणको काम गर्नु, सांस्कृतिक पहिचान देखाउनु आदि उद्देश्य रहेका छन्।

#### (क) द्वन्द्व

गोपी चन्द्र नाटकमा द्वन्द्वले महत्त्वपूर्ण भूमिका खेलेको पाइन्छ । नाट्य अभिनयगत द्वन्द्व भने यसमा न्युन मात्रामा रहन्छ । कथावस्तुको विकासमा घटित चरित्रहरूका आन्तरिक र वाह्य द्वन्द्व नै गोपी चन्द्रमा प्रयुक्त द्वन्द्व हुन् ।

यस नाटकमा सुँडेनी र जसुत पण्डितले पिहिरिने गहना र कपडा नभएकाले राजदरबार जान नसक्ने धारणा राख्नु, आन्तिरिक द्वन्द्वको बीजारोपण भएको देखिन्छ । त्रिपासा खेलमा गरेको वाचा कवोल अनुरूप छोरोलाई निर्दि बहुमूल्य वस्तु दिनु आन्तिरिक द्वन्द्व हो । त्यसै गरी राजा चन्दवती र रानी गुप्तावतीको छोरो गोपीचन्द्र जोगीको साथ विन्द्रा वन जानु, बालक छोरालाई घामबाट बच्न छाता जुत्ता दिन खोज्दा जोगीले नमान्नु जस्ता घटनाहरू बाह्य द्वन्द्वका रूपमा आएका छन् ।

## (C) परिवेश

गोपी चन्द्र लोक नाटकमा आख्यानमा प्रयुक्त परिवेश र नाट्य अभिनयमा प्रयुक्त परिवेश गरी दुई प्रकारका परिवेश रहेका छन् । आख्यानमा प्रयुक्त परिवेशमा लौकिक र अलौकिक परिवेशको चित्रण गरिएको छ भने नाट्य अभिनयगत परिवेश अन्तर्गत गोपी चन्द्र लोक नाटक प्रदर्शन गर्दाका देश, काल र वातावरण रहेका छन् ।

गोपी चन्द्र कथामा राजा चन्दवती र रानी गुप्तावतीको कोखबाट जन्मेको रौतेलाको नाम नक्षत्र हेर्दा 'किरम जोगीको' भन्नु र जोगी हुनुले अलौिकक परिवेशमा घटेका घटनाको सङ्केत गर्दछ । धुर्कोट गाउँ जानु, विन्द्रा वनमा जानु आदि गोपी चन्द्रमा प्रयुक्त देश हुन् । अध्ययनको क्रममा प्राप्त जानकारी अनुसार आठ दशकअघि देखि नै प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रहनुले यसको समयकाल बोध गराएको छ । सुँडेनीलाई बोलाउनु, कटुवालको चलन हुनु, नाम, नक्षत्र हेराउनु, जोगीहरू गाउँ डुल्नु आदि क्रियाकलाप हाम्रै गाउँघरमा हुनुले लौिकक परिवेश अन्तर्गत रहेको पाइन्छ । त्रिपासा खेल्नु, वाचा कबुल खानु आदिले समाजमा अन्तद्वन्द्रको वातावरण सिर्जना भएको देखिन्छ । जोगीले बालक गोपी चन्द्रलाई लिएर वनमा जानुले दुःखान्त वातावरणको स्थित ल्याएको पाइन्छ ।

गोपी चन्द्र नाट्य अभिनयगत परिवेशमा गाउँघरमा खुला चौर, आँगन, पाटीपौवा आदि हुन् । देवीको बन्धन बाँधेपछि नफुकाउन्जेलसम्म प्रदर्शन गर्ने यसको समय हो । जीवनका सुख दुःखलाई हटाएर मनोरञ्जनपूर्ण वातावरण सिर्जना गर्नु नै यसको परिवेश हो ।

## (ए) सङ्गीत र लय

गोपी चन्द्र लोक नाटक सङ्गीत र लयको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहन्छ । यस नाटकका नाच प्रस्तुत हुने सङ्गीतहरूमा मादलको विशेष महत्त्व रहेको हुन्छ । गोपी चन्द्र नाचमा गुरु मादल मुख्य रहन्छ । यहाँ गुरु मादलले अन्य सम्पूर्ण सङ्गीतलाई निर्देशन गर्दछ । यसैको आधारमा गोपी चन्द्रको गीत र अभिनय प्रस्तुत हुन्छ । यसर्थ गोपी चन्द्र नाचमा गुरु मादलको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको देखिन्छ । गुरु मादलको सङ्गीतलाई थप उचाइ दिन अन्य वाद्य वादनहरू मुजुरा, बाँसुरी, भ्र्याली, पैजान, ढोलक आदि नेपाली मौलिक सङ्गीतहरू पिन गोपी चन्द्र नाचका सङ्गीतका रूपमा रहेका हुन्छन् । जसको प्रयोगले लोक नाटकलाई श्रुतिरम्यता पिन प्रदान गर्दछ ।

## (ऐ) भाषा

भाषा मानवीय विचार विनियमको साधन हो । भाषाकै माध्यमबाट मानवीय भावना विचारहरू आदान प्रदान पिन गरिन्छ । हरेक भाषाले आफ्नो मानक रूप धारण समेत गरेको हुन्छ , तर लोकस्तरमा बनेका लोक साहित्यका हरेक विधामा लोकमा प्रचलित लोक भाषाको स्थानीय रूपलाई समेत ग्रहण गरिने हुनाले मूल तथा मानक भाषासँग साम्यता राखेको नपाइनुका साथै भाषाको प्रयोग मिश्रित रूपबाट भएको पाइन्छ ।

गोपी चन्द्र मारुनी लोक नाटकमा प्रयुक्त भाषा पिन उल्लिखित मान्यताबाट अछुतो रहन सकेको छैन । लोक जीवनको ढुकढुकीबाट सिर्जेको विशाल लोक नृत्य गाथा भएकोले यस्तो विशेषता भेटाइनु स्वाभाविक नै मान्न सिकन्छ । यस नाटकमा आख्यानको भाषा पात्रहरूका कार्यव्यापार, संवाद र द्वन्द्व आदिका क्रममा आएको छ । यसमा अभिनयको क्रममा भाषा गीतको रूपमा प्रस्तुत गरिन्छ । यसको गीतमा मिश्रित भाषाका शब्दहरू भए पिन वरपरका अन्य शब्दले तिनीहरूको अर्थ स्वतः खुलाउँछन् । गीत नबुभीकन हेर्ने दर्शकहरूमा यति लोकप्रिय भएको गोपी चन्द्र गीत बुभेर हेर्ने हो भने पक्कै पिन यसले कतै रुवाउँछ र कतै हँसाउँछ । गोपी चन्द्रमा प्रयुक्त शब्द नेपाली भाषा भन्दा इतर अन्य भाषा भाषिका शब्दहरूपिन रहेका छन् । संस्कृत, हिन्दी, मगर, कुमाले आदि भाषाको मिश्रित प्रयोग यसमा भएको छ । यस्ता भाषाका शब्दहरू परिवर्तन गरेर गाइने चलन देखिन्छ । गोपी चन्द्रको गीतमा नेपाली भाषाका मौलिक शब्दहरूलाई स्थानीय भाषिकामा लयबद्ध तरिकाले गाउँदा परिवर्तन भएको देखिन्छ । जस्तै: भिक्षा > भिगिया, तिन > तिनइ, दरबार > दिवार, के हो > किया हो, कसरी > कैसे, एक ओटा > एकुबई, कान > कानइ, बाघले > बगुऐले आदि ।

गोपी चन्द्रको गीतमा प्रशस्त संस्कृत भाषाका शब्दहरू रहेका छन् । यिनिहरूमा कतै मूल रूपमा प्रस्तुति छ भने कतै परिवर्तन गरिएको पाइन्छ । जस्तैः ठेलिया, नक्षत्र, किरम आदि । हिन्दी भाषाका तुमारा, जल्दी, नहीं , हमारा आदि शब्द पिन यहाँ छन् । मगर भाषाका शब्दहरूः कटुवाले, मारुनी आदि यहाँ रहेका छन् । यस्तै कुमाले भाषाका शब्दमा रुवाला रहेको छ । यस प्रकार गोपी चन्द्रमा विभिन्न भाषाका मिश्रित शब्दहरू रहेको पाइन्छ ।

# (औ) शैली

शैली भनेको लोक नाटकलाई प्रस्तुत गर्ने ढाँचा हो । गोपी चन्द्र लोक नाटक मारुनी शैलीमा प्रस्तुत गिरन्छ । यसमा पुरुष सहभागीले नारीका कोमल नृत्य प्रस्तुत गर्दछ । अभिनयको ढाँचा सोरठीको मारुनी शैली हो भने यसको गीतमा प्रश्नोत्तरका रूपमा रहेको गीति संवादात्मक शैली, वर्णनात्मक शैलीको प्रयोग भएको पाइन्छ । यसका गीत गाउँदा गायक मण्डलीहरूले आख्यानमा रहेको संवादलाई गीतका रूपमा प्रस्तुत गर्दछन् । गोपीचन्द्र अभिनयात्मक विधा भएकाले मारुनी शैली नै यसको शैलीगत ढाँचा भित्र आउने गर्दछ । गोपी चन्द्र नाचमा एक मारुनीले पुर्सुङे तथा मादलेको निर्देशनमा अभिनय गर्दछन् । यसमा थोरै मात्रामा वर्णनात्मक शैली प्रयोग गरिएको पाइन्छ । मूलतः गोपी चन्द्र मारुनी शैलीमा प्रदर्शन गरिने अभिनयात्मक विधा हो ।

## (ग) निष्कर्ष

गोपी चन्द्र मारुनी लोक नाटक नेपाली समाज र संस्कृतिको अमूल्य सम्पदा हो । यो प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण भेगमा निकै लोकप्रिय मारुनी लोक नाटक मात्र नभएर सामाजिक विषय वस्तुमा आधारित चन्दवती राजा गुप्तावती रानी र गोपी चन्द्र छोराको जीवन गाथामा आधारित नाट्यगाथा भएकाले लोक गाथाका रूपमा पिन परिचित छ । सीमित पात्रहरूको आख्यानात्मक प्रयोगले गर्दा पाठक, श्रोता तथा दर्शकमा यसको श्रुतिरम्यताले निकै मनोरञ्जन प्रदान गर्न सकेको छ । यसमा गायक मण्डली, सङ्गीत मण्डली, मारुनी, पुर्सुङे र ढँटुवारेको महत्त्वपूर्ण भूमिका हुन्छ ।

गोपी चन्द्र मारुनी लोक नाटक गीत, सङ्गीत र नृत्यको तालमेलमा अभिनयात्मक रूपमा प्रदर्शन गिरिएको पाइन्छ । यो नाटक बडा दसैंको कालरात्रिको दिन वा गाई तिहारे औंशीका दिन विधिवत् रूपमा देवीको बन्धन बाँधेपछि नफुकाउन्जेलसम्म गाउँ घरका आँगन, चोक, चौतारा आदि ठाउँमा विशेषतः तिहारको तिन दिनदेखि एकादशीसम्म धुमधामका साथ प्रदर्शन गर्ने परम्परा रहेको पाइन्छ । गीत र सङ्गीतको तालमा अभिनयात्मक नृत्य प्रदर्शन गरेर बढी भन्दा बढी दर्शकलाई मनोरञ्जन दिन सक्नु यसको मुख्य उद्देश्य रहेको छ । वर्तमान परिप्रेक्ष्यमा आधुनिकीकरणको अनुसरण गरेर यो नाटक लोप हुने अवस्थामा पुगेको छ । यसको संरक्षण एवम् संवर्द्धनमा विशेषतः स्थानीय पक्षबाट महत्त्वपूर्ण भूमिका खेल्नु पर्ने देखिन्छ । लोक नाटकको तत्त्वहरूको आधारमा नियाल्दा 'गोपी चन्द' मारुनी लोक नाटकको रूपमा स्थापित हन सकेको पाइन्छ ।

## (२) सोरठी मारुनी लोक नाटक

सोरठी मारुनी लोक नाटकको परिचय दिई तत्त्वका आधारमा त्यसको विश्लेषण निम्नानुसार गरिएको छ:-

## (क) परिचय

मारुनी शैलीमा कोमल नृत्य प्रस्तुत गरी नाचिने सोरठी नाच ज्यादै प्रसिद्ध र लोकप्रिय मारुनी लोक नाटक हो । यो मूलतः मध्य पहाडी भागमा मगर, गुरुङ, कुमाल, राई, सार्की, कामी आदि जातिहरूमा बढी प्रचिलत भए तापिन अन्य जातिहरूमा पिन उत्तिकै लोकप्रिय रहेको छ । यसलाई स्याङ्जा जिल्लाको दक्षिण पूर्वी भागमा नचरी भन्दछन् । पाल्पा जिल्लाको पिश्चम भागमा यसलाई नाचन्या भन्दछन् भने पाल्पाकै केही क्षेत्रमा यसलाई करङ नाच भन्दछन् । तनहुँ जिल्लातिर सोरठीलाई पाइदुरे नाच र मारुनी नाच पिन भन्ने गर्दछन् । मारुनी शैलीमा देखाइने भएकाले यसलाई मारुनी नाच पिन भित्र र बाहिर पिन व्यापक क्षेत्र ओगट्न सकेको यस नाचलाई प्युठान जिल्लाको दिक्षण पिश्चम भेगितर भने मारुनी नाचसँग मिसाएर नचाइने र गाइने गरिएको पाइन्छ ।

सोरठीको नामाकरण कसरी रहन गएको हो भन्ने बारेमा विभिन्न तर्कहरू देखिएका छन्। कसैले राजा जयसिंङका पन्ध ओटी रानीमध्येमा क्नैलाई पनि गर्भ नभएर सोह्रौ रानी हैमतीको कोखबाट जिन्मएकी प्त्रीकी नाम सोरठी राखिएको भन्ने तर्क गरेका छन् भने कसैले सोह्र ओटी रानीहरूको समूहलाई सोरठी भनिएको धारणा राखेका छन् । कहीँ कतै सोरठी रानीको प्रसङ्ग महाभारतको क्न्तीसँग जोड्दै सोरठी नै क्न्ती हुन् भन्ने गरिएको पनि पाइन्छ । कसैले सोरठीका सोह्र हाँगा वा खण्ड भएकाले सोरठी नाम राखिएको भनेका छन् भने कसैले यसका सोह्र भाका र सोह्र ताल भएकाले सोरठी नामाकरण गरिएको भन्ने तर्क गरेका छन् । त्यस्तै गरी कसैले नदीमा बगाएकी बालिकालाई सोह्र वर्ष पाली बाबुआमालाई फिर्ता दिइएको हुनाले बालिकाको नाम सोरठी राखिएको बताएका छन् भने कसैले सोह्र श्रृङ्गारले युक्त अद्वितीय नारी सौन्दर्य भएकाले सोरठी राखिएको बताएका छन् । प्राचीन समयमा राजा र राज्यका नामबाट राजक्मारीको नामाकरण गर्ने प्रचलन भएकाले नगरको नामबाट सोरठी नामकरण भएको र सोरठी नायिकाको नामबाट यस नाटकको नाम सोरठी राखिएको हो भन्ने पनि भनाई छ । १८ हालसम्म पनि भारतको जयनगर नजिक रहेको सोरठप्र सोरठीको माइतीघर रहेको र यस बस्तीको प्राचीन नाम सोरठ रहेको साथै यसै बस्तीको नामबाट सोरठीको नाम रहेको हुनसक्छ भन्ने तर्क पनि प्रस्त्त छ । १९ विभिन्न तर्कहरूलाई हेर्दा राजा जयसिङ सोरठ क्षेत्रका प्रशासक भएको र उनकी प्त्री सोरठी भएको प्रमाण भेटिन्छ । प्राचीन समयमा नगर वा राजाका नामबाट राजक्मारीको नाम राख्ने चलन धेरै ठाउँमा रहेको देखिन्छ । चन्द्रा नगरकी चन्द्रावती जम्नाप्रकी जम्नी, फ्लप्रकी फ्लवन्ती भए भौं सारठ राज्यको राजक्मारी सोरठी भएको देखिन्छ । सोरठी नायिकाको केन्द्रीयतामा आधारित कथा भएको हनाले यसको नामकरण सोरठी राखिएको उपयक्त र सान्दर्भिक ठहर्दछ ।

मारुनी शैलीमा प्रदर्शन गरिने सोरठी नाटक बडा दसैंको कालरात्रीका दिन विधिवत् रूपमा देवीको बन्धन बाँधेपछि सुरु भई पुष माघ महिनामा देवीको बन्धनसँगै मारुनी कपडा फुकाएपछि अर्को वर्षको कालरात्रीका दिनसम्मका लागि अन्त्य हुन्छ । तर प्युठान जिल्लाको दक्षिण पश्चिम भेगमा भने

अधिकांश गाउँहरूमा गाई तिहारे औँशीका दिन समरत (देवी बाँध्नु) बाँधेर तिन दिन तिहार र एकादशी दिनसम्म बडो हर्षोल्लासका साथ प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रहेको छ । मङ्सिरमा पर्ने गरी राम्रो बार पारेर

१७. मोतीलाल पराजुली, सोरठी नृत्य नाटिका, पूर्ववत्, पृ. ६।

'भैलो खाने' भन्ने एक विशेष प्रकारको कार्यक्रम सञ्चालन गरी देवी देवतासँग बिदा मागी मारुनीको कपडा फुकाएर त्यस वर्षका लागि सोरठी नाच साङ्गे गरिन्छ । कहीँ कतै श्रीपञ्चमीका दिन पनि अन्त्य गर्ने प्रचलन छ । विभिन्न देवी देवता र दिक्पालहरूका सम्भनामा ठोक्कन हानिएर मारुनी काँपेपछि लामीताल र छोटीतालमा नृत्य प्रदर्शन हुन्छ । सोरठी नाचिने समय इन्द्रजात्रादेखि वैशाख पूर्णिमासम्म मानिए पनि इन्द्रजात्रा र कार्तिक पूर्णिमालाई यसका निम्ति महत्त्वपूर्ण अवसर मानिन्छ। रे० देवी देवताको मङ्गलगान गरेर मात्र सोरठी नाचको थालनी गर्न पर्ने भएकोले यसलाई आन्ष्ठानिक नाच पनि भनिन्छ। सोरठी काव्यगुण सम्पन्न गाथाकाव्य, नाट्यगुण सम्पन्न नाट्यकाव्य र लोक संस्कृतिले ओतप्रोत भएको लोक नाच हो । आन्ष्ठानिक विधि, लोक सङ्गीत एवम् परम्परित मान्यताहरू यसका जीवन्त पक्ष हुन् । <sup>श</sup> सोरठीमा प्रयुक्त आख्यान आदि, मध्य र अन्त्यको शृङ्खलित ढाँचामा मिलेको पूर्ण व्यवस्थित भएको नाटक हो । राजा जयसिङ र रानी हैमतीका बैवाहिक सम्बन्धबाट सुरु भएको सोरठीको कथानक रानी हैमतीको कोखबाट सोरठी कुमारी जन्मिएपछि विकास अवस्थामा प्रवेश गर्दछ । प्युठान जिल्लाको दक्षिण पश्चिम भेगमा यस नाटकको सुरुवात पनि उल्लिखित अवस्थाबाट नै हुने गरेको पाइएको छ । बच्चा जन्माउँदा सहयोगको लागि सुँडेनी बोलाउन्, नाम नक्षत्र हेर्न जैसी पण्डित बोलाउन्, बालक मुल पर्न्, पण्डितको भनाइ अनुसार सन्द्समा बालक राखी गङ्गामा बगाउन्, हैमती रानीले दःख मान्न्, कुमाले र जलारीले सन्द्स फेला पार्न्, पञ्चलोक सिहत राजा सिकार खेल्न जान्, क्मालेको छोरीसँग विवाह गर्न लाग्दा वास्तविक क्रा खुल्नु, पण्डितलाई देश निकाला गराउनु, सम्पूर्ण सामग्रीहरू बेचि खाने राजासँग नबसी माइत जाने हैमतिले निधो गर्न् सम्मको घटनाबाट यो सोरठी नाटक ट्रिइएको पाइन्छ।

सोरठी मारुनी लोक नाटकलाई गीत, सङ्गीत र नृत्यको अभिनयात्मक रूपमा मारुनी शैलीमा प्रस्तुत गरिन्छ । गाउने, बजाउने र नाच्ने तीन समूहको उल्लेखनीय भूमिकाबाट नै यो नाटक सुव्यवस्थित भएको हुन्छ । कुशल नेतृत्व लिन सक्ने सक्षम एवम् पाको व्यक्ति यस नाटकको लागि गुरुका रूपमा रहेको हुन्छ । उसको निर्देशनबाट गायक मण्डलीले गीत गाउँछ भने सङ्गीतकर्मीहरूले सङ्गीत बजाउँछन् । यस नाटकमा गीतको बोल र सङ्गीतको लय र ताल अनुसार एक मारुनी, एक पुर्सुङे र दुई मादलेले संयुक्त अभिनय गरी मनोरञ्जन प्रदान गरेका हुन्छन् ।

१८. ऐजन, पृ. ९।

१९. भैरव बहादुर थापा, (२०३०) सोरठीलाई खोज्दा, प्रज्ञा, २ :४, पृ. ६२ ।

## (ख) लोक नाटकका तत्त्वका आधारमा सोरठी मारुनी लोक नाटकको विश्लेषण

सोरठी मारुनी लोक नाटकका प्रवृत्ति र विशेषता बोकेको मारुनी शैलीमा अभिनय गरिने लोक नाटक हो । लोक नाटकका आवश्यक तत्त्वहरू समावेश भई यसको स्वरूप निर्धारण भएको हुन्छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित सोरठी नाटकमा कथानक, चरित्र, संवाद, अभिनय,

२०. जीवेन्द्र देव गिरी, 'नेपाली लोक साहित्यमा जन जीवन', पूर्ववत्, पृ. १५६ ।

उद्देश्य, द्वन्द्व, परिवेश, सङ्गीत र तत्त्वहरूको आधारमा सोरठी लोक नाटकको विश्लेषण यस प्रकार गरिएको छ ।

#### (अ) कथानक

सोरठी मारुनी लोक नाटक सोरठीको केन्द्रीयतामा घटेको घटनाहरूको रोमाञ्चित घटना शृङ्खलाले सिजएको लोक नाटक हो । सोरठी सामाजिक विषय वस्तुमा आधारित लोक नाटक हो । प्युठान जिल्लाको दक्षिण पश्चिम भेगमा गरिएको अध्ययन अनुसार सोरठी लोक नाटकमा कथानक निर्माण गर्ने घटनाहरूलाई मूलतः छ दृश्यमा विभाजन गरिएको छ । सोरठी नाटकको विभाजित घटनाऋम अनुसार एक दृश्यमा विवाह खण्ड, दुई दृश्यमा जन्म खण्ड, तिन दृश्यमा वेदना खण्ड, चार दृश्यमा जलारी खण्ड, पाँच दृश्यमा सिकारी खण्ड र छ दृश्यमा विलाप खण्ड गरी जम्मा छ दृश्यमा कथानक शुङखलाबद्ध रूपमा अगाडी बढेको छ ।

सोरठी नाटकमा कथानकको प्रारम्भ पूर्व दिशाको जैसिङे राजा र पश्चिम दिशाकी हैमती रानीको वैवाहिक स्थितिबाट वर्णन गरिएको छ । उनीहरूको कर्मले गर्दा भेटघाट भएर विवाह भएको छ । रानी हैमतीको कोखमा गर्भ रहन्, दश मासमा रानीलाई व्यथा लाग्नु, सुँडेनीको सहयोगमा बच्चा पैदा हुन्, पण्डितले चिनो हेर्दा बच्चा संसार मूल परेकी भनी मूल शान्तिको केही उपाय नभएकाले गङ्गामा बगाउन सल्लाह दिन्, राजा जैसिङले सुनारलाई बोलाएर चाँदीको सन्दुस र सुनको ढकनी बनाउन लगाउन्, उक्त सन्दुसमा बालक राखी गङ्गामा बगाउन् जस्ता घटनाले दुःखपूर्ण र सङ्कटावस्थापूर्ण वातावरण जन्म खण्ड सिकन्छ । बच्चा बगाएर आएपछि सुलसेनी माईलाई घर सफा गर्न लगाउन्, रानीले दुःखद वेदना कहन् जस्ता घटना ऋममा वेदना खण्ड समाप्त भएको छ । गङ्गामा बगाएकी बालिकालाई कुमाले र जलारीले उद्धार गरी कुमालेले घर ल्याइ हुर्काउन् जस्ता घटना ऋमले नाटकलाई सकरात्मक मोडमा लैजाने प्रयास भएको छ । सोह वर्षपछि राजा जैसिङ पञ्चलोकसँग सिकार खेल्न जाँदा पानीको प्यास मेटाउन कुमालेको घरमा पुग्नु र रूपवती केटी देख्नु, आफूसँग ती केटीको विवाह गर्न राजाले कुमालेसँग आग्रह गर्नु, सल्लाह बमोजिम लगन जुराएर जग्गेमा गहना कपडा पहिन्याउँदा

२१. मोतीलाल पराजुली, 'नेपालमा प्रचलित नृत्य र नृत्य नाटिका', पूर्ववत्, पृ. २६१ ।

कुमालेकी छोरीले अरुले दिएको सबै लगाउन हुने तर बाबाले दिएको सिन्दुर लगाउन नहुने भनेपछि जैसिङ अचम्ममा पर्नु र कुमालेलाई सोध्दा राजाकी छोरी नै भएकी प्रमाणित हुनु, सोरठीको मुखमा सातै सिरकले छोपी आमाको दुध छर्कंदा पिन मुखमा दुध पर्नु, सोरठीलाई आफ्नो दरबारमा ल्याई पण्डितलाई डाकी केरकार गर्दा बच्चा मूल परेकाले पण्डितले बगाउन लगाएको खुलासा हुनु र पण्डितलाई जात जाने विभिन्न वस्तुद्वारा कारबाही गरी देश निकाला गर्नु आदि घटना शृङ्खलाबाट सोरठीको कुमाले खण्ड र सिकारी खण्ड समाप्त भएको छ । जैसिङ राजाले कान्छी रानी हैमतीको सबै गहना कपडा बेचेर खानु, यसरी गहना कपडा बेची खाने राजाको कुनै आशा नभएकाले माइतीको देशमा हैमती लाग्नु जस्ता घटना शृङ्खला विलाप खण्डमा रहेका छन् ।

यस प्रकार बिहे खण्डदेखि विलाप खण्डसम्मको सोरठीको कथानक शृङ्खला प्रारम्भमा राजा रानीको बिहे हुन, बच्चा जन्मनु जस्ता घटनाले सुखद क्षण भएको देखिए तापिन पिण्डितले नाम नक्षत्र हेर्दा बच्चा मूल परेको भन्नु, दुधे बालिकालाई गङ्गामा बगाउनु जस्ता घटना क्रमले नाटकको प्रारम्भमा दुःख, सङ्कटको सिर्जना भएको छ । कुमालेले गङ्गाबाट बालिकालाई बचाउनु, राजाले जग्गेमा आफ्नी छोरीलाई विवाह गर्न खोज्नु, छोरी चिनेर दरबारमा ल्याउनु, पिण्डितलाई कारबाही गर्नु जस्ता घटनाले लोक बासीमा एकातर्फ कौतुहल सिर्जना गराएको छ भने अर्कातर्फ समाजमा राम्रो काम गर्नेलाई पुरस्कृत र नराम्रो काम गर्नेलाई दण्ड सजाए व्यवस्था भएको पक्षमा चर्चा भएको छ । राजा रानी र छोरी मिलनबाट कथानक सुखद मोडमा पुगे पिन राजाले रानीहरूलाई भेदभाव गर्नु, कान्छी रानी हैमतीको सबै गहना कपडा बेचेर खानु, आफ्ना सामग्री बेची खाने स्वामीको आशा नभएकाले माइती देशितर हैमती रानी लाग्नु जस्ता घटनाले परिवार अस्तव्यस्त भएको छ । यसबाट घटना पुनः दुःखद् अवस्थामा पुगेको छ । यसरी सोरठी लोक नाटकको कथानकमा घटना कमहरू सुख दुःखको यात्रा अनुरूप पार गरेको पाइन्छ।

सोरठी लोक नाटक सामाजिक परिवेश अनुरूप सञ्चालित भएको पाइन्छ । यसमा समावेश भएका पात्रहरूको रहनसहन, वेषभूषा, व्यवहार, संस्कृति विद्यमान नेपाली समाज र संस्कृतिसँग मिल्दोजुल्दो रहनुले पक्कै पिन सोरठी नाटक समाजको प्रतिबिम्बिमा पर्न सकेको छ । यस नाटकमा आफ्नो धर्मप्रतिको विश्वास, अलौकिक शिक्त प्रतिको विश्वास, र कर्मप्रतिको पालना प्रचुर मात्रामा रहेको पाइन्छ । राजाले धेरै रानीहरूलाई विवाह गर्नुबाट बहुविवाहयुक्त समाज देखिन्छ भने राजाले कुमालेको छोरी विवाह गर्न खोज्नुबाट त्यतिखेर जातीय भेदभाव रहित समाज रहेको अथवा शासकहरूका निम्ति जात बाधक बन्न नसक्ने कुरा स्पष्ट किटान गर्न सिकन्छ । वास्तवमा सोरठी नाटकले सामाजिक परिवेशका प्रतिबिम्ब तथा सुखदुःखलाई समष्टिगत रूपमा समायोजन गर्न सक्नुले यसलाई सामाजिक लोक नाटक हो भन्न सिकन्छ ।

सोरठी नाटकको कथानक सरल हुनुका साथै आदि, मध्य र अन्त्यको श्रृङ्खलामा व्यवस्थित तरिकाले बुनिएको छ । लोक समाजमा श्रुति परम्परादेखि नै हस्तान्तरित हुँदै आएको अलिखित साहित्य भए पनि यसले साहित्यकारप्रति सजग एवम् सचेत तुल्याउन मार्ग निर्देशन गर्दछ । यस लोक नाटकले लोक बासीहरूलाई हाँस्न र रुन पनि सिकाउँछ । त्यसै गरी यहाँका चरित्रले कतै जीवनप्रतिको कर्म सिकाउँछन् भने कतै दुष्कर्म गर्नेहरूलाई सजग बनाउँछन् । तसर्थ सोरठी मारुनी लोक नाटकले समुदायलाई सुमार्गतर्फ डोऱ्याउन उल्लेखनीय योगदान पुऱ्याउने हुँदा यो सचेतनामूलक सामाजिक लोक नाटक हो ।

## (आ) चरित्र

मारुनी लोक नाटकमा समूहगत नृत्य प्रस्तुत गरिने भएकाले यसमा विविध पात्रहरूले नाट्य मण्डलीमा भाग लिएका छन् । मारुनी लोक नाटकमा विशेष गरी रङ्गमञ्चीय सहभागी र आख्यानगत भूमिका ओगट्न पुगेका सहभागीहरूको प्रयोग हुन्छ । सोरठी मारुनी लोक नाटकमा पिन यी उल्लेखित दुबै खाले सहभागीहरू हुन्छन् जसको निम्न बमोजिम चर्चा गरिएको छ :-

## (आ) १. रङ्गमञ्चीय चरित्र

यस लोक नाटकका रङ्ग मञ्चीय चरित्र गुरु, मारुनी, पुर्सुङे, सङ्गीत मण्डली, गायक मण्डली र जोकर (ढँट्वारे) हुन् । तिनका बारेमा तल चर्चा गरिएको छ :-

#### गुरु

सोरठी मारुनी लोक नाटकमा टोलीलाई नियन्त्रण गर्न नेतृत्व क्षमता भएको, पाको, सक्षम तथा गीत, सङ्गीत र नृत्यलाई सही ढङ्गबाट सञ्चालन गर्न एक जना गुरुबा हुने गर्दछ । उसैको निर्देशनबाट गर्राभाइहरू सञ्चालित हुन्छन् । गुरुले भोटो, कछाड, जुहारीकोट, टोपी आदि पोशाक लगाउँछ । सोरठी गीत निकाल्ने मुख्य व्यक्ति नै गुरु हो । उनैले निकालेको गीत अरु गायक मण्डलीले लयबद्ध तरिकाले गाउने गर्दछन् । मारुनी नाचको बन्धन बाँध्नेदेखि बन्धन फुकाउँदासम्मको हरेक क्रियाकलापमा गुरुको नै मुख्य जिम्मेवारी रहन्छ ।

#### मारुनी

यस नाटकको मारुनी पनि प्रमुख पात्र हो । यस नाचमा पुर्सुङेको निर्देशन बमोजिम मारुनीले अभिनय प्रदर्शन गर्नु पर्दछ । सोरठी नाचमा प्राय एक मारुनीको अभिनय चलन रहेको देखिन्छ । गीतको बोल, सङ्गीतको लय र तालमा पुर्सुङेको निर्देशनमा अधिपछि विरपिर गर्दे खुट्टाहरू चाल्दै मारुनीले नाच प्रदर्शन गरेका हुन्छन् । पटुकाको टुप्पो हातले समाउँदै सङ्गीत तथा गीतको तालमा गुन्युको फरिया फुर्किने गरी फनन घुमेर बस्दा वनमा मयूर नाचेको जस्तो अभिनय मारुनीबाट प्रदर्शन हुँदा दर्शकहरू आनन्दमा मोहित हुन्छन् । मारुनीले चौबन्दी चोलो, मखमलको रातो पछ्यौरी, घलेक, गुन्यु, पटुका, पोते, हमेल, ठोका,पैजान आदि नारीका पहिरन लगाएका हुन्छन् ।

## पुर्सुङे

सोरठी नाचमा गीतको बोल, सङ्गीतको लय र तालमा रहेर मारुनीलाई सही निर्देशन अनुरुप नचाउन सक्ने क्षमता भएको पात्र नै पुर्सुङे हो । सोरठी नाचमा एक पुर्सुङे हुन्छ । मारुनीलाई माया गर्ने गीत र सङ्गीतको तालमा मारुनीलाई उत्कृष्ट शैलीमा नचाउने पुर्सुङेको मुख्य जिम्मेवारी हो । पुर्सुङेले टाउकोमा पगरी, सेतो भोटो, सेतो जामा, इष्टकोट, रुमाल, पैजान आदि परम्पराकालीन गहना कपडा पिहिरिएको हन्छ ।

## सङ्गीत मण्डली

सोरठी नाचमा सङ्गीत मण्डलीको विशेष भूमिका हुने गर्दछ। यसमा गुरु मादलेको अहम् भूमिका रहन्छ। गुरु मादले सहित तीन जना मादलेको यस नाचमा आवश्यकता पर्दछ। त्यसै गरी मजुरा, ढोलक, बाँसुरी बजाउने पात्रहरूको सहायक भूमिका रहन्छ। गुरुले निकालेको गीतको लयमा गुरु मादलेले मादल बजाएपछि अन्य मादलेले बजाउनु पर्दछ। सोरठी नाचको पहिलो तालमा मारुनी र पुर्सुडेको पछाडिपट्टि उभिएर मादलेहरू मादल बाजाइ रहेका हुन्छन् जब दोस्रो र तेस्रो ताल आउँछ तब मादलेहरू अघि पछि गर्दै बस्दै उफ्रँदै अभिनय गर्दछन्। सङ्गीतको तालमा निवराईकन मादल बजाएर मादलेहरूले कलात्मक मादलको सङ्गीतलाई सुमधुर बनाउन मजुरा, बाँसुरी, ढोलक आदि सङ्गीतका सामग्री बजाउने सङ्गीतकर्मी गायक मण्डलीसँगै मादलेले आफ्नो भूमिका निर्वाह गरेका हुन्छन्।

#### गायक मण्डली

गुरुले निकालेको गीत लयबद्ध तिरकाले गाउने पात्रहरूको समूह नै गायक मण्डली हो । सोरठी नाचमा विशेष गरी दुई भागमा (समूहमा) विभाजन गरी दुई टोली रहन्छन् । दुई टोली मध्ये एक टोलीमा गुरुले नेतृत्व गर्दछन् भने अर्को टोलीमा सहायक गुरुले नेतृत्व गरेका हुन्छन् । गुरुले निकालेको गीत गायक मण्डलीका अन्य सदस्यहरूले दोहोऱ्याई गाउने गर्दछन् । गुरुले निकालेको गीतलाई कतै निवराईकन सुमधुर लयमा गाउनु नै यिनीहरूको जिम्मेवारी रहन्छ । यिनीहरू आआफ्नो पोसाकमा सिजएका हुन्छन् ।

# जोक्कर (ढँटुबारे)

सोरठी नाचमा उद्पद्याङ क्रियाकलाप गरेर दर्शकलाई हँसाउने पात्र नै जोक्कर हो । विभिन्न हाँस्यव्यङ्ग्यात्मक पाराले अभिनय गरेर दर्शकलाई हँसाउन जोक्करले ठुलो भूमिका खेलेको हुन्छ । यसले नृत्यको क्रममा बिच बिचमा गएर मारुनी र पुर्सुङेलाई जिस्क्याउने गर्दछ । यसले भाङ्ग्रो, इष्टकोट, फाटेको टोपी , फाटेको कछाड आदि वेषभूषा पिहरिएको हुन्छ ।

# (आ) २. आख्यानगत चरित्र

सोरठी लोक नाटकका आख्यानगत पात्रहरू जैसिङ राजा, हैमती रानी, सोरठी, जैसी पण्डित, कुमाल आदि हुन्। यी पात्रका बारेमा तल वर्णन गरिएको छ :-

## जैसिङ राजा

राजा जैसिङ कुशल प्रशासक एवम् जनप्रिय राजा हुन् । उनी सोरठीका पिता र प्रमुख पुरुष पात्रा पिन हुन् । सोरठी जिन्मएपछि चिना हेराउनु, मूल परेको विश्वासमा नदीमा बगाउनु जस्ता क्रियाबाट उनी हिन्दु धर्मप्रित विश्वास गर्ने राजा थिए । छेत्री कुलको व्यक्तिले कुमालेकी छोरीको रूप र यौवन देखेर विवाह गर्न राजी हुनुबाट जातीय भेदभाव नरहेको पाइन्छ । घरमा रानी हुँदा हुँदै पिन अर्को विवाह गर्न खोज्नु परम्परित बहु विवाह प्रथाको प्रतिनिधित्व गर्ने पात्रको रूपमा जैसिङ रहेका छन् । राम्रो काम गर्ने कुमालेलाई पुरस्कार तथा नराम्रो काम गर्ने पण्डितलाई सजाय दिनुबाट एक न्यायिक राजाका रूपमा जैसिङ देखा परेका छन् । कान्छी रानीलाई माया गर्नु तर जेठी रानीलाई हेला गर्नुले न्याय गर्न सकेको देखिँदैन । दुःख पऱ्यो भनी कान्छी रानीका गहना कपडा बेची खाएको घटनालाई गीतको माध्यमबाट यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

शिरैमा लाउने शिरफुल
तिमीलाई भनी लिएको रानी ज्यू
आज मलाई दुःख परो
बेची खाएँ रानी मैले
गलैमा लाउने हमेली
तिमीलाई लिएको रानी ज्यू
आज मलाई दुःख परो
बेची खाएँ रानी मैले

(स्रोत : खुसल राम महरा, उदयप्रकोट)

यस प्रकार जैसिङ राजा जनप्रिय हुँदा हुँदै पनि अन्य रानीको छलकपट बुभन नसक्ने र वास्तिविक तथ्य कुरा नबुभी हचुवाको भरमा निर्णय गर्ने कूटनीतिक क्षमता नभएका राजाको रूपमा देखा परेका छन् । उनी धर्म, संस्कृति, परम्परित, मूल्य मान्यता, जातीय समानता चाहाने कुशल पात्र हुन् । उनी आफ्नो प्रतिबद्धता पुरा गर्न नसक्ने जिम्मेवारी विहीन पात्र हुनाका साथै जनप्रिय राजा तथा पत्नीप्रिय पित हुन नसकेको अवस्था पिन लोक नाटकमा देखिन्छ ।

## हैमती रानी

जैसिङ राजाकी कान्छी रानी तथा सोरठीकी आमा हैमती रानी हुन् । आफूले जन्माएकी छोरी गङ्गामा बगाउँदा टुलुटुलु हेर्नु र रुनु सिवाय अरु केही गर्न नसक्ने उनी निर्दोष महिला प्रतिनिधि पात्र हुन् । सोरठी नाटकको वेदना खण्ड हैमती रानीको विरह भावमै आधारित रहेको छ । त्यसलाई गीतमा यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

अरुको बालखु डारीमा खेलच हामरै बालखु काहाँ पो गयो विरह सहन सकिन मैले

(वेदना खण्ड)

यसरी बालक छोरीको विछोडमा यिनलाई ठुलो चिन्ता परेको छ । उनले सधैँभरि बच्चाको सम्भनामै दिन बिताएको बुभिनन्छ । केही वर्षपछि राजाले हैमती रानीको सबै गहना वस्त्र बेची खाएपछि स्वामीको आशा नभएकाले हैमती रानीले माइती देशतर्फ जाने चेतावनी दिएबाट पछिल्ला चरण उनी बिद्रोही बनेकी देखिन्छन् । यो कुरा गीतमा यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

शिरैमा लाउने शिरफुल
यसै स्वामी ज्यूले बेची खाए
यसै स्वामी ज्यूको आशा मलाई छैन
यसै म चली जाउँला माइतीको देश

यस प्रकार हैमती रानी सोरठी कथामा विह्वल भएकी रानी हुन् । पछाडिको समयमा उनले राजासँग टकराव गरेकी छन् । जसको फलस्वरूप उनी दरबार छोडेर माइतीको देश गएकी छन् । यस कममा राजाको क्रियाकलापबाट उनी विद्रोही स्वभावकी बनेकी देखिन्छिन् । हैमती रानी गतिशील एवम् मञ्चीय पात्र हुन् ।

#### सोरठी

सोरठी यो लोक नाटकी नायिका हुन् । उनी राजा जैसिङ र रानी हैमतीका कोखबाट जिन्मएकी थिइन् । उनकै नामबाट समग्र कथाको नाम रहन गएको छ । कथाको प्रारम्भदेखि अन्त्यसम्म उनकै केन्द्रीयतामा गित प्राप्त गरेको छ । उनी जन्मँदा जन्मँदै पण्डितले संसारकै मूल परेकी भनेर गङ्गामा बगाउँदा कुमालेका हातमा परी बच्न सफल भएकी भाग्यमानी पात्र हुन् । आफ्ना बुबासँग विवाह हुन लाग्दा विवाह मण्डपमा नै विराध गर्ने विद्रोही नारीको रूपमा उनी स्थापित भएकी कुरा गीतमा यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

बाबा ज्यूले दिएको लिलै लाउने टिकिया
सबै चेली लगाउँछन्
मै चेली पिन लगाउँछु
बाबा ज्यूको अघि पिछ
सबै चेली हिड्छन्
मै चेली पिन हिड्छु
बाबा ज्यूको छेउमा
सबै चेली बस्छन्
मै चेली पिन बस्छु
बाबा ज्यूले दिएको शिरै लाउने सिन्दुर
कोही चेली पिन लगाउँदैनन्
मै चेली पिन लगाउँदैनन्

(स्रोत : कृष्ण बहादुर बाँठा, उदयपुर कोट)

## जैसी पण्डित

सोरठी नाटकको खलनायकका रूपमा स्थापित भएको पात्र जैसी पण्डित हो । चिना हेर्दा पण्डितले जुक्ती लगाएर बालिका मूल परेकी भनी मूल परेकीबाट संसारको शान्तिको कुनै पिन उपाय नभएको कुरा बताइएको छ । सोरठीलाई सन्दुसमा राखी गङ्गामा बगाउन सल्लाह दिई धोका दिने पात्र हो जैसी पण्डित । पछि कुमालेका सहयोगमा बच्न सफल भएकी सोरठी जैसिङे राजाकी छोरी हुन् भन्ने खुलेपछि राजाद्वारा कारबाहीमा परेको घटना यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

हा हो चारै पाता कसी चारै पाटा मुढ मडायो हा हो जातै गयो जातै गयो तुमरा जातै गयो हा हो दुधै भनी जाडैं खिलाए हा हो जातै गयो जातै गयो तुमरा जातै गयो

(स्रोत: गोपी राम रखाल र लिम बहाद्र दर्लामी, हंसप्र)

यस प्रकार जातै जाने गरी देश निकाला गरिएको पण्डित असफल खलनायक पात्र हो।

## कुमाल

यो नाटकमा कुमाल सहयोगी पात्रका रूपमा रहेको छ । उसले गंगामा बगेकी सोरठीलाई घरमा लिएर नव जीवन प्रदान गरि दिएको छ । वाचामा हारेर पाल्न लिएको बच्चालाई कसरी हुर्काउने भनेर दुखित भए पिन छैंटी न्वारन गराएर जसोतसो गरेर कुमालेले सारठीलाई हुर्काउन सफल भएको घटनालाई गीतमा यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

आ हो हुर्काउला बढाउला भनी दुध मुखी बेटियालाई घर लग्यो मलारीले घर लग्यो मलारीले एक दिन भै गो दुई दिन भै गो तिन दिन भै गो चारै दिन भै गो आ हो पाँचै दिन भै गो छवै दिनमा छैंटी राजै (स्रोत : भविलाल बराल, बाङ्गेसाल र इन्द्र बहादुर सारु, ढुङ्गेगडी)

सिकार खेल्न आएको राजाले छोरी माग्दा तत्कालै मन्जुर नभए तापिन राजाको आग्रह मुताविक छोरी दिएपछि जग्गैमा राजा स्वयम् सोरठीका बाबु भएको खुलेपछि उठ अचम्ममा परेको छ । राजाकी छोरी भएको थाहा पाएपछि उठ खुसीले गद्गद् भएको छ । यो गरिब, सोभ्रो र आफ्नो कर्तव्यलाई कहित्यै निबर्सने अनुकुल पात्र हो । तसर्थ यस नाटकमा कुमालको सहभागिता उल्लेखनीय देखिन्छ ।

#### अन्य पात्रहरू

जलारी कुमालेको सहयोगी मित्रका रूपमा रहेको छ । सुँडेनी सोरठीलाई स्याहार सुसार गर्ने र बच्चा जन्माउँदा रानी हैमतीलाई सहयोग गर्ने पात्रका रूपमा उपस्थित भएकी छे । त्यसै गरी राजाको आज्ञा पालना गर्ने कटुवाल पिन सिक्रिय पात्रको रूपमा रहेको छ । सिकार खेल्न जाँदा राजालाई सहयोग पुऱ्याउने प्रजाहरू तथा मानवेतर प्राणी कुकुर आदि पात्रहरूले पिन यस नाटकलाई गित दिन सहयोग पुऱ्याएका छन्

#### (इ) संवाद

सोरठी नाटकको बिच बिचमा गीति संवादहरू रहेका छन् । सोरठीका गीत पात्रहरूको संवाद प्रशस्त मात्रामा रहेको छ । सोरठीमा प्रयोग भएका संवादहरू गीतमा आधारित रहेर अगाडि बढेका छन् । नाटकमा प्रयुक्त संवादहरूले सोरठीका गीतलाई सरलता, स्वभाविकता र गतिमयता प्रदान गरेका छन् । राजा जैसिङे र जैसी पण्डित बिचको संवाद गीतमा यसरी प्रस्तृत गरिएको छ :-

जैसिङे राजा: हेरिमा देउन जैसी पण्डित

बालखुको नाम नक्षत्र

पण्डित: तुमरा बालख् राजै हामरा

तुमरा बालखु मूल परिगैले

त्यसै गरी गङ्गाबाट सुनको ढकनी भएको चाँदीको सन्दुस निकालेपछि जलारी र मलारी बिचमा कौतूहलयुक्त संवाद रहेको छ ।

मलारी: आ हो भित्रको लान्छौ कि बाहिरको लान्छौ जलारी दाजै!

जलरी: तिमी आफैं रोज भैया!

मलारी: आ हो बाहिरको तिम्लाई

भित्रको हाम्लाई पो रोजे जलारी दाजै!

यस प्रकार सोरठी कथामा प्रशस्त संवादहरू रहेका छन् । सोरठीमा प्रयुक्त पात्रहरूको चिरत्र उद्घाटन गर्न, कथानकलाई गतिशीलता दिने, उद्देश्यलाई स्पष्ट पार्न संवादले महत्त्वपूर्ण भूमिका खेलेको छ । सोरठी कथाको संवादमा प्रयोग गरिएको भाषा सरल, सहज एवम् गीतिमय रहेको पाइन्छ । तसर्थ यस नाटकमा प्रयुक्त संवादको भाषा बोल र सङ्गीतको तालमा सामञ्जस्य हुने खालको छ ।

#### (ई) अभिनय

सोरठी मारुनी लोक नाटकमा शास्त्रीय नाटकमा जस्तै सजिसजाउ भएर रङ्गमञ्चमा अभिनय हुँदैन । यो त गाउँघरका आँगन, चौर, पाटी, चौतारा आदि खुला ठाउँमा अनौपचारिक ठाउँमा प्रदर्शन गरिन्छ । गीतको बोल र सङ्गीतको ताल अनुसार यसको स्वरूपमा परिवर्तन हुने गर्दछ । सोरठीमा मुख्य गरी आङ्गिक, वाचिक, सात्विक र आहार्य गरी चार प्रकारका अभिनय हुने गर्दछन् जसको निम्नानुसार वर्णन गरिएको छ :-

#### आङ्गिक अभिनय

यो नाटकमा आङ्गिक अभिनयको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको हुन्छ । मारुनी र पुर्सुङेले गीतको बोल, सङ्गीतको लय र तालमा हातखुद्दाका हाउभाउ मिलाई अङ्गलाई घुमाई फर्काई नाच्ने गर्दछन् । पुर्सुङेले खुद्दा चाल्दै हातका हाउभाउले सङ्गत गर्दै मारुनीलाई निर्देशन गरि रहेको हुन्छ । त्यसै गरी मादलेहरूले पनि सोरठीको दोस्रो तेस्रो तालमा कहिले उफ्रँदै, कहिले बस्दै, कहिले काहीँ अघिपछि गर्दै अङ्ग चलाउँदै अभिनय गरेका हुन्छन् ।

## वाचिक अभिनय

सोरठी मारुनी लोक नाटकमा गीति संवादका रूपमा प्रस्तुत गरिने अभिव्यक्ति नै वाचिक अभिनय हो जसलाई गुरुले निकालेका गीतका माध्यमबाट गर्राभाइहरूले प्रस्तुत गरि रहेका हुन्छन् । यसमा पुर्सुङेले सोरठीको गीत गाउँदै सोरठीरूपी मारुनीलाई सङ्गीतका तालमा नचाइ रहेको हुन्छ ।

#### सात्त्विक अभिनय

सोरठी नाच प्रारम्भ गर्ने क्रममा समरत बाँध्ने समयमा चोखो अङ्ग भएका व्यक्तिहरूमा कम्प आउने गर्दछ । कम्प आएका व्यक्तिहरू काम्नु, हिल्लिनु, उफ्रनु आदि सात्त्विक अभिनय अन्तर्गत पर्दछन् । सोरठीको मङ्गला चरणमा यस्तो हुने गर्दछ ।

#### आहार्य अभिनय

वेषभूषा र श्रृङ्गार सामग्रीहरू प्रयोग गरी सहभागीहरूद्वारा नाटकीय अभिनय गर्ने तौरतिरका नै आहर्य अभिनय हो । सोरठी नाटक भनेको पुरुष पात्रले स्त्री पात्रको गहना कपडा पिहरेर मारुनी शैलीमा अभिनय गरिने नाच हो । गीतको बोल र सङ्गीतको तालमा मारुनीले गुन्युको फिरया फिँजाएर मयूरको चालमा नाच्नु, पटुकाको टुप्पो हातमा लिनु, पुर्सुङेले टाउकामा पगरी बाँधेर, हातमा रुमाल लिएर नाच्नु आदि आहार्य अभिनय अन्तर्गत पर्दछन् ।

## (उ) उद्देश्य

सोरठी नाटक गीतको बोल, सङ्गीतको लय र ताल तथा नृत्यका साथ प्रस्तुत गिरने भएकोले यसको मुख्य उद्देश्य लोक बासीलाई आनन्दमय मनोरञ्जन प्रदान गराउनु हो । यो तिन दिन तिहारदेखि एकादशीका दिनसम्म बडो हर्षोल्लासका साथ गाउँघरका आँगन, चोक आदि ठाउँमा देउसी भैलोसँग जोडेर नृत्य प्रदर्शन गिरनुले यसको उद्देश्य मनोरञ्जन प्रदान गर्नु नै हो भन्ने स्पष्ट छ । यसका अतिरिक्त नैतिक शिक्षा, धार्मिक शिक्षा, सामाजिक शिक्षादिनु पिन यसको उद्देश्य रहेको देखिन्छ । परम्पराकालीन विधि र विधान अनुरुप सामाजिक अनिष्टबाट बचाउनु, आनुष्ठानिक प्रक्रिया पुरा गराउनु, आर्थिक सङ्कलन गरेर सामाजिक कार्यमा लगाउनु र सांस्कृतिक पिहचान देखाउनु पिन यसका उद्देश्य रहेका छन् । मुलतः सोरठी नाचको उद्देश्य लोक वासीलाई मनोरञ्जन प्रदान गराउन् हो ।

#### (क) द्वन्द्व

पारस्परिक सम्बन्ध भएको अवस्थामा मनमुटाव देखिनु द्वन्द्व हो । सोरठी लोक नाटकमा मूलत आख्यानगत द्वन्द्वको प्रचुरता रहेको देखिन्छ भने नाट्गत अभिनयसँग सम्बन्धित द्वन्द्व भने न्युन रहेको पाइन्छ । तसर्थ कथा वस्तुको विकासमा घटित चरित्रहरूका आन्तरिक र बाह्य द्वन्द्व नै सोरठीमा प्रयुक्त द्वन्द्व हुन् । सुँडेनी तथा पण्डित आवश्यक सामग्री नभएको कारण राज दरबार जान नमान्नु, पण्डितले चिना हेर्दा बालक संसार मूल परेको बताउनु, बालक गंगामा बगाउँदा राजाप्रति रानीको वितृष्णा बढ्नु, कुमाल र जलारी बिच सन्दुस लाने कि सन्दुस भित्रको वस्तु लाने भन्ने कुरामा दुविधा हुनु, कुमालेले राजालाई कुमालेकी छोरी भन्न सुहाउँदैन भन्नु आन्तरिक द्वन्द्व हुन् भने सोरठीलाई चाँदीको सन्दुसमा राखी सुनको ढकनीले छोपी गङ्गामा बगाउनु, सन्दुसलाई कुमाले र जलारीले बाहिर निकाल्नु, कुमालेले बालकलाई बोकेर घर लैजानु, जग्गेमा बसेका राजाले सोरठीलाई सिन्दूर लगाउनै लाग्दा बाबाको हातबाट सिन्दूर नलगाउने भनी विद्रोह गर्नु, मूल नपरेकी बालकलाई गङ्गामा बगाउन लगाउने पण्डितलाई जातै जाने गरी देश निकाला गर्नु, गहना कपडा बेची खाने स्वामीको आशा नभएकाले हैमती रानी माइती देशितिर लाग्नु बाह्य द्वन्द्वका रूपमा आएका छन् । यसरी सोरठी नाटकमा आन्तरिक तथा बाह्य द्वन्द्वको कारण प्रयुक्त घटना क्रमले गित प्रदान गरेको पाइन्छ ।

## (ऋ) परिवेश

परिवेश नाटकको महत्त्वपूर्ण एवम् अनिवार्य तत्त्व हो । कथावस्तु वा पात्रको सिधा सम्बन्ध परिवेशसँग रहन्छ । सोरठी लोक नाटकमा आख्यानगत र नाट्य अभिनयगत गरी दुई प्रकारका परिवेश रहेका हुन्छन् । आख्यानमा प्रयुक्त परिवेशमा लौकिक र अलौकिक परिवेशको चित्रण गरिएको हुन्छ भने नाट्य अभिनयगत परिवेश अन्तर्गत सोरठी लोक नाटक प्रदर्शन गर्दाका देश, काल र वातावरण रहन्छन् ।

सोरठी कथामा नाल नभ्तरेकी बालिकालाई सुनको बाकसमा बन्द गरी गङ्गामा बगाउँदा पिन जिउँदै रहन्, पिण्डितले बालक मूल परेको भन्न्, विवाह मण्डपमा बसेकी सोरठीले बाबुलाई चिन्न्, हैमती रानीका दुधका सिर्का सोरठीका मुखमा पर्नु जस्ता घटनाहरू यथार्थ लोक समुदायमा घट्न नसक्ने क्रियाकलापका रूपमा रहेकाले यी घटना क्रम अलौकिक परिवेशमा घटित छन्।

सोरठीमा प्रयुक्त लौकिक परिवेश अन्तर्गत समाजमा हुने र वास्तविक रूपमा घट्ने यथार्थको चित्रण गरिएको पाइन्छ । पूर्व दिशा, पश्चिम दिशा, नदीनाला, वनजङ्गल, माइती देश आदि सोरठीमा प्रयुक्त देश हुन् । सोरठीको प्रचलन परापूर्व कालदेखि नै समुदायमा विद्यमान रिह आएको छ । सुँडेनी बोलाउन्, रानीलाई बच्चा जन्माउन सहयोग गर्नु, कटुवालको चलन हुन्, चिना हेराउन्, धार्मिक विश्वासमा पर्नु, पण्डितलाई बिटुलो बनाउन्, कुमाल जलारीले जाल खेल्नु आदि क्रियाकलाप हाम्रै गाउँघरमा घट्ने गरेको पाइन्छ । तसर्थ सोरठीमा प्रयुक्त लौकिक परिवेश दरबारदेखि गाउँसम्मको देखिन्छ । दुधे बालिकालाई गङ्गामा बगाउँदाको अवस्था तथा हैमती रानीको विरह भाव आदिले

कारुणामय वातावरणको सिर्जना गरेका छन् । सन्दुसिभत्र के होला, कुमालेका घरमा सोरठी बाँच्ली वा मर्ली, जग्गेमा बाबु छोरीको विवाह होला कि नहोला भन्ने घटनाले कौतूहलमय वातावरणको सिर्जना गराएको पाइन्छ ।

सोरठी लोक नाटकको नाट्य अभिनयगत परिवेशमा गाउँघरमा खुल्ला आँगन, चौर, पाटीपौवा आदि सर्व सुलभ रङ्गमञ्च रहेका छन् । बडादसैंको कालरात्रिको दिन वा गाई तिहारे औँसीका दिन विधिवत् रूपमा समरत बाँधेपछि नफुकाउन्जेलसम्म विभिन्न चाडपर्व, व्रत, उत्सव, मेला आदिमा प्रदर्शन हुने भएकाले ती अवसर यसको समयसँग सम्बद्ध छन् । सुखदु:खलाई भुलेर आनन्द प्रदान गराउने सोरठी नाचले मनोरञ्जनपूर्ण वातावरणको सिर्जना गराएको हुन्छ । तसर्थ देश, काल र वातावरणको त्रिकोणात्मक संयोजनबाट सोरठीको नाट्य अभिनयगत परिवेश बन्दछ ।

## (ए) सङ्गीत र लय

सोरठी मारुनी लोक नाटकमा मौलिक नेपाली लोक सङ्गीतको प्रयोग हुन्छ । यो लोक लयमा आधारित रहने हुँदा यसमा प्रयोग हुने वाद्य वादन पिन लोक प्रचलित नै हुन्छन् । सोरठी नाचमा प्रस्तुत हुने सङ्गीतहरूमा मादलको विशेष भूमिका र महत्त्व रहेको हुन्छ । सोरठी नाचमा प्रस्तुत हुने गुरु मादल मुख्य रहन्छ । यही गुरु मादलले अन्य सम्पूर्ण सङ्गीतलाई निर्देशन गर्दछ । यसैका आधारमा सोरठीको गीत र अभिनय प्रस्तुत हुन्छ । यसर्थ सोरठी नाचमा गुरु मादलेको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहन्छ । तसर्थ गीतको लय अनुरूप गुरुमादलको सङ्गीतलाई थप उर्जा प्रदान गर्न मजूरा, बाँसुरी, भ्र्याली, सिट्टी, ढोलक आदि नेपाली मौलिक सङ्गीतहरू पिन सोरठी नाचका सङ्गीतका रूपमा रहेका छन् ।

## (ऐ) भाषा

भाषा मानवीय विचार विनिमयको साधन हो । सोरठीमा प्रयुक्त आख्यानको भाषा पात्रहरूका कार्य व्यापार, संवाद तथा द्वन्द्व आदिका क्रममा आएको पाइन्छ । सोरठीको भाषा अभिनयको क्रममा गीतिलयको रूपमा प्रस्तुत हुने गर्दछ । सोरठीमा प्रयुक्त भाषा गीतिमय व्याख्यात्मक र सरस भए तापिन मिश्रित भाषाका शब्दहरू पिन प्रयोग भएका छन् । सोरठीमा प्रयुक्त शब्दहरू नेपाली भाषा भन्दा भिन्न भाषा भाषिकासँग पिन सम्बन्धित रहेको देखिन्छ । केही शब्द संस्कृत, भोजपुरी, कुमाले, मगर आदि भाषाबाट पिन प्रयुक्त भएकाले यसमा मिश्रित प्रयोग भएको पाइन्छ । सोरठीका गीतमा नेपाली भाषाका मौलिक शब्दहरूलाई स्थानीय भाषिकामा लयबद्ध तिरकाले गाउँदा परिवर्तित रूपमा पिन प्रयोग भएको देखिन्छ । जस्तै कर्म > करिम, गुन्द्री > गुँदरी, गर्भ > गिरभ, चोलो > चोलिया, के हो > किया हो, गाउँ> गाबै, बालक > बालखु, कुचो > कुचिया, खेल्नु > खेलच मायाको > मयको, पाउ > पावइ आदि । सोरठी गीतमा संस्कृत भाषाका शब्दहरू पिन परिवर्तित रूपमा प्रस्तुत भएका छन् । जस्तै: कामली, कुण्डल्, ठेलिया, जग्गे, मिरग् आदि । हिन्दी भाषाका त्मारा, हामरा, बेटिया, छटाया आदि ।

भोजपुरी भाषाका तुमारे, भैया, बेटिया, छुटाया आदि । मगर भाषाका मारुनी, कटुवाली, सन्दुस आदि र कुमाले भाषाका सुतेला, लागैला, मोरेला आदि शब्दहरू यहाँ प्रयुक्त छन् । यस प्रकार सोरठीमा विभिन्न भाषाका मिश्रित शब्दहरू रहेको पाइन्छ ।

सोरठीको भाषामा प्रयोग भएका वर्ण योजनाका तहमा आन्तरिक अनुप्रासीय ढाँचा र अन्त्यानुप्रासीय शैलीगत माधुर्य प्रशस्त पाउन सिकन्छ । यस नाटकको जन्म खण्डमा जानत, जानेछु, छैन, उही, राजै, सुँडेनी, माई आदि शब्दको बारम्बार आवृत्ति भएकाले वृत्यानुप्रास अलङ्कार प्रयोग भएको छ । त्यसै गरी यसै खण्डमा लाई, लाई शब्दहरू पाउको अन्त्यमा आवृत्ति भएकाले अन्त्यानुप्रास अलङ्कार प्रयोग भएको छ । यसको जन्म खण्डमा नै एक-दुई, दुई-तीन, तीन-चार आदि शब्दको सम्बन्ध श्रृङ्खलाबद्ध रूपमा जोडिएकाले माला दीपक अलङ्कार प्रयोग भएको छ । सोरठीमा प्रयुक्त गीति संवादयुक्त भाषाले विभिन्न रसको सिर्जना गरेका छन् । पण्डितलाई देश निकाला गर्नु र हैमती रानीले राजालाई चेतावनी दिँदै माइती देशतर्फ लाग्नुवाट रौद्र रसको सिर्जना भएको छ । बालकलाई गङ्गामा बगाएपछि हैमती रानीले विलाप गर्नु करुण रस हो भने सुनको ढकनी भएको चाँदीको बाकस गङ्गाले बगाएको देख्दा कुमाले र जलारी आश्चर्य पर्नु अद्भूत रसको सिर्जना भएको पाइन्छ । तसर्थ सोरठीको भाषा रसात्मक एवम काव्यात्मक बनेको छ ।

## (आ) शैली

शैली भनेको लोक नाटकालाई प्रस्तुत गर्ने ढाँचा हो। सोरठी लोक नाटक मारुनी शैलीमा प्रस्तुत गरिन्छ। यसमा पुरुष पात्रले नारीको भेषमा कोमल नृत्य प्रस्तुत गर्दछ जसलाई मारुनी भिनन्छ। अभिनयको ढाँचा सोरठीको मारुनी शैली हो भने यसको गीतमा प्रश्नोत्तर अनुरूपको गीति संवादात्मक शैली र थोरै मात्रामा वर्णनात्मक शैलीको प्रयोग भएको पाइन्छ। सोरठी नाचमा एक जना मारुनी, एक जना पुर्सुडे, दुई जना मादलेहरूले संयुक्त रूपमा अभिनयात्मक तरिकाले खुला रङ्गमञ्चमा नृत्य प्रदर्शन गर्दछन्। जसमा पुर्सुडेको निर्देशनमा मारुनी सञ्चालित हुने गर्दछ। सोरठी गीतको बोल र सङ्गीतको तालमा अभिनयात्मक रूपमा प्रदर्शन गरिने भएकाले यो मारुनी शैलीको नाटक हो भन्न सिकन्छ। यसको गीतमा संवादात्मक शैली भए तापिन गाउने क्रममा संवाद अन्रूप प्रयोग चाहिँ गरिँदैन।

#### (ग) निष्कर्ष

सोरठी लोक नाटक प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित सामाजिक मारुनी लोक नाटकहरू मध्ये सबै भन्दा महत्त्वपूर्ण प्रवृत्ति र विशेषता बोकेको परम्परागत लोक नाटक हो । यो नेपाली लोक जीवनमा प्रचलित सर्वाधिक लोकप्रिय लोक नाटक हो । धेरै पात्रहरूको संयोजनमा मारुनी शैलीमा नाचिने यो लोक नाटक अत्यन्त लोकप्रिय छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा मगर, सार्की, कामी, छेत्री, कुमाल, आदि जातिहरूमा बढी प्रचलनमा आएको भएता पनि अन्य जातजातिले पनि यो नाच सञ्चालन गर्दै आएका छन् । बडा दसँको कालरात्रीका दिन विधिवत् तरिकाले समरत बाँधेपछि यस

लोक नाटकको प्रदर्शनको थालनी गरिन्छ । विधिवत् तरिकाले देवी देवतासँग बिदा मागेर बन्धन फुकाएपछि अन्य मारुनी नाच जस्तै सोरठी नाचको पनि यस वर्षको लागि विधिवत् रूपमा अन्त्य हुन्छ ।

यस लोक नाटकमा बोल र सङ्गीतको तालमा अभिनयात्मक रूपमा नृत्य प्रदर्शन गरिन्छ । यसमा एक वा दुई मारुनी, एक पुर्सुङे, दुई मादले लगायतका सङ्गीत मण्डल र गायन मण्डल समावेश भई बहु पात्रीय संयोजनयुक्त नृत्य प्रस्तुत हुने गर्दछ । प्रस्तुत गरिने सोरठी नाटकमा लोक समुदायका जन जीवन सम्बन्धी वास्तविक बिम्ब भल्कने हुँदा यसमा सामाजिक परिवेशयुक्त नाच समाविष्ट हुन्छ । वर्तमान परिप्रेक्ष्यमा युवा वर्गले आधुनिकीकृत शैलीका मनोरञ्जनात्मक साधनहरूको बढी प्रयोग गर्नुले यो नाटक झसोन्मुख अवस्थामा पुगेको छ । तसर्थ परम्पराकालीन संस्कृतिका विधिहरू भावी सन्तितहरूका लागि नासोको रूपमा जगेर्ना गर्न सोरठी लोक नाटकको संरक्षण एवम् संवर्द्धन गर्नु सम्पूर्ण लोक बासीहरूको साभा कर्तव्य हुन् पर्ने देखिन्छ ।

## ४.३.२.२ पौराणिक मारुनी लोक नाटकको विश्लेषण

पुराणलाई विषय वस्तुको मुख्य स्रोत बनाई प्रस्तुत गरिएका मारुनी लोक नाटक नै पौराणिक मारुनी लोक नाटक हो । यस्ता लोक नाटकमा पुराणका घटना, प्रसङ्ग र पात्रहरूको चित्रण गरी लोक भावना अनुरूप नाटकीय स्वरूप प्रदान हुने गरी मारुनी शैलीमार्फत अभिनयात्मक रूपमा नृत्य प्रदर्शन गरिन्छ । यस अन्तर्गत कृष्ण चरित्र र रामायण मारुनी लोक नाटक रहेका छन् । यिनीहरूको निम्न बमोजिम विश्लेषण गरिएकोछ ।

# ४.३.२.२.१ कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटक

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकको परिचय दिई तत्त्वका आधारमा त्यसको विश्लेषण निम्नान्सार गरिएको छ :-

#### (क) परिचय

कृष्ण चरित्र पौराणिक विषयमा आधारित मारुनी शैलीमा नाचिने लोक नाटक हो । यस नाटकमा कृष्ण लीलाको गाथालाई मूल कथावस्तु बनाइएको पाइन्छ । प्युठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण क्षेत्रमा मगर, कामी, दमाई, सार्की, बाहुन, छेत्री आदि जातजातिले तिहारको तेस्रो दिनदेखि मंसिरमा पर्ने गरी 'मैलो खाने' एक विशेष प्रकारको कार्यक्रम सञ्चालन नगरुन्जेलसम्म बडो हर्षोल्लासका साथ गाउँघरका आँगन, पाटी, पौवा, चोक आदि ठाउँमा यो नाटक प्रदर्शन गर्ने परम्परा रहेको छ । यस नाटकमा श्रीकृष्णका चरित्र लीलाहरूलाई गीति अंशका रूपमा प्रस्तुत गर्ने चलन रहेको देखिन्छ । सोरठी, गोपी चन्द्र, रामायण आदि मारुनी नाचको बिच बिचमा कृष्ण चरित्र मारुनी नाच प्रदर्शन गर्ने परम्परा रहेको पाइन्छ । प्युठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण क्षेत्रको परिवेशमा मर्झिसर मिहनाको राम्रो बार पारेर 'मैलो खाने' एक विशेष प्रकारको कार्यक्रम सञ्चालन गर्ने दिन वा श्रीपञ्चमीका दिन देवीको बन्धन फुकाएर मारुनी र पुर्सुडेको गहना र कपडा फुकाएर कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटक त्यस वर्षका लागि

साङ्गे गरिन्छ । यदि साङ्गे गरेपछि पनि कोही कसैले यो नाच चलाएमा हानी - नोक्सानी हुन्छ भन्ने धारणा गुरुबाहरूको रहेको छ ।

कृष्ण चिरत्र मारुनी नाचमा कृष्णका विविध लीला चिरत्रहरू गीति संवादका रूपमा प्रस्तुत गिरन्छन्। यस नाटकको घटना क्रम बासुदेव र देवकी बिचको वैवाहिक स्थितिबाट प्रारम्भ भएको हुन्छ। देवकीका सातौँ गर्भसम्मको सन्तान कंसले हत्या गर्नु आठौँ गर्भमा कृष्ण भगवानको अवतार हुनु, कंसले श्रीकृष्णको हत्या गर्ने प्रयास गर्नु, कष्णले ग्वालेनीहरूको कपडा लुकाइ दिनु, कृष्ण र गोपीको बिचमा विवाह हुनु जस्ता घटनाक्रमहरू शृङ्खलित रूपमा आएको पाइन्छ। यस नाटकको चिरत्र नाचको गीतहरू गायक मण्डलीहरूले भाका मिलाएर गाउने गर्दछन् भने सङ्गीत टोलीले पिन गीतको बोल अनुसार सङ्गीत बजाउँछन्। कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकमा एक वा दुई जना मारुनी र एक जना पुर्सुङे र दुई जना मादलेहरूले संयुक्त रूपमा अभिनय प्रदर्शन गर्दछन्।

रामायण, महाभारत वा श्रीमद्भागवत् पुराणका कथानकलाई आधार बनाई भगवान श्रीकृष्णको चिरत्र गाथालाई गीतका रूपमा प्रस्तुत गरी मारुनी शैलीमा नाचिने नाच नै कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटक हो । कृष्ण लीलाका विविध चिरत्रद्धारा यो नाटक कमबद्ध तिरकाले आख्यान शृङ्खलामा आधारित रहेको छ । तसर्थ कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटक गीतको बोल सङ्गीतको तालमा नृत्यद्धारा मनोरञ्जन प्रदान गर्ने तथा लोक नाटकका तत्त्वहरूद्धारा संयोजन गरिएको पौराणिक लोक नाटक हो ।

# (ख) लोक नाटकका तत्त्वका आधारमा कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकको विश्लेषण

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकका प्रवृत्ति र विशेषता ग्रहण गरेको लोक नाटक हो । यसमा कथानक, चरित्र, संवाद, अभिनय, उद्देश्य, द्वन्द्व, परिवेश, सङ्गीत र लय, भाषा, शैली आदि तत्त्वहरू समावेश भएका छन् । प्युठान जिल्लाको पश्चिम, दक्षिण भेगमा प्रचलित कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकलाई उल्लिखित तत्त्वहरूका आधारमा निम्नानुसार विश्लेषण गरिएको छ :-

#### (अ) कथानक

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटक पौराणिक विषयमा केन्द्रीत रहेको लोक नाटक हो । यसको कथानक श्रीमद्भागवत् महापुराणको आख्यानमा आधारित रहेको छ । यसको गीतमा प्रयुक्त कथानकको श्रृङ्खला राजा उग्रसेनको दरबारमा राजा बासुदेव चारै दिशाका ऋषिहरू गएको र बासुदेवले देवकीलाई मागेको प्रसङ्गबाट सुरुवात भएको पाइन्छ । सम्पूर्ण प्रजाहरूको उपस्थितिमा बासुदेव र देवकीको धुमधामसँग शुभ दिनमा विवाह सम्पन्न हुन्छ । देवकीको पिहलो गर्भदेखि सातौँ गर्भसम्मका सन्तानहरू उनका दाजु कंसद्धारा हत्या गरिन्छ । यस्तो पिरस्थितिमा बासुदेव र देवकी रुनु सिवाय केही गर्न सकेको देखिदैन । यस घटना क्रमले यस नाटकको कथावस्तु दुःखद स्थितिको सिर्जना भएको देखिन्छ । देवकीको आठौँ गर्भमा श्रीकृष्णको जन्म हुन्छ र कथानकले विकासको चरण सुरुवात गरेको हुन्छ । मामा कंसले मार्छ कि भन्ने डरले वासुदेवले छोरो कृष्णलाई गोक्लमा लैजान्छन् । कृष्णलाई कसले काखबाट हरेर लग्यो होला भनेर

देवकीलाई ठुलो चिन्ता परेको छ । मथुरामा कृष्ण जिन्मए पिन गोकुलमा निकै हर्षोल्लास मनाइन्छ । मथुरामा देवकीले कित बनको बाघले खायो कित पापी कंसले नै माऱ्यो होला भनी मनमा कुरा खेलाइ रहेकी देवकीले आफ्नो इदयको दुध बगेर गएकोले हाँसी हाँसी दुध पिउन आग्रह गर्दछिन् । साँभसम्म पिन कृष्ण नआउँदा देवकीलाई साह्नै चिन्ता परेको हुन्छ । गोकुलमा जसुधाको हृदयबाट असारे भरी भैँ दुध आएकोले कृष्णले पिउन थालेका हुन्छन् ।

कंसले आफ्नो भान्जा कृष्णलाई होम जग्गेमा भाग लिन निमन्त्रणा गरेका हुन्छन् । उनले जग्गेका लागि फ्ल, बाघको दुध, कालीनागको मणी तथा ज्रेली चरीको दुध ल्याउन आग्रह गर्दा पनि कृष्णले अस्वीकार गरेका हुन्छन् तर मामाको अत्यन्तै ढिपीले गर्दा उनी फुल टिप्न जाँदा काली नागले परिचय माग्दै जीवनको अन्तिम क्षणमा बाब् आमा, दिदी, बहिनी, इष्ट-मित्रलाई सम्भने आग्रह गर्दछ । त्यसको जवाफमा कृष्णले आफ्ना कोही पनि नभएको र गरुण मित्रले पनि क्नै खबर नपाएको घटनाले दुःखद स्थिति निम्त्याएको हुन्छ । आखिर काली नागले खाने निश्चित भएको थाहा पाएपछि कृष्णले गरुणलाई थाहा दिएर गरुड आई नागलाई आक्रमण गरी कृष्णलाई बचाएबाट दु:खद स्थितिमा प्गेको कथानकलाई अर्को मोडमा पुऱ्याएको पाइन्छ । मामा कसले आफ्नो हत्या गर्ने प्रयास गरेको थाहा पाएपछि कृष्णले मामालाई पैठेजोरी खेल्न चेतावनी दिन्छन् । कृष्णसँग लडाइमा हार हुने देखिएकाले कंसले विगतका दिनहरूमा गरेको अपराधलाई स्वीकार गर्दै आफ् पापी भएकाले देवकीसँग क्षमा माग्दा पनि पाउँदैन र कृष्णले पापी मामा कंसको हत्या गर्दछन् । यसरी देवकीको विवाह प्रसङ्गदेखि कंस बधसम्मका घटनाहरूले आदि, मध्य र अन्त्यको क्रमबद्ध शृङ्खला पार गरेको देखिन्छ । कथानकको स्रुमा द्ःखान्त घटनाले स्थान लिए तापिन अंन्त्यमा कंसको हत्या भएपछि सुखान्त स्थिति प्राप्त भएको पाइन्छ । जम्ना नदीको किनार तथा वृन्दा वनमा कृष्ण र राधिकाको बिच प्रेम हन्, सोह्न सय ग्वालीनीहरू र कृष्ण बिचको निकट सम्बन्ध तथा कृष्णका क्रियाकलापहरू पनि कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकको गीति अंशका रूपमा आएका छन्।

यस प्रकार प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकमा प्रयुक्त गीतहरूको अध्ययन गर्दा यसको कथानक वासुदेव र देवकीको विवाह पश्चात कंसले दुःख दिएको अवस्थाबाट पार गर्दै कृष्णले कंसको हत्या गर्दासम्म विभिन्न आरोह अवरोह अनुरूपका घटना ऋमहरू शृङ्खलाबद्ध रूपमा भएको देखिन्छ । कृष्ण र राधिका तथा कृष्ण र सोह्र सय गोपीनीहरू बिचका प्रेम प्रसङ्गले आख्यानको सिर्जना गरेका छन् । तसर्थ यो लोक नाटक दर्शकहरूलाई कौतुहल सिर्जना गराई सुखान्तमा गएर दुङ्गिएको छ ।

## (आ) चरित्र

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकका रङ्ग मञ्चीय चरित्र र आख्यानगत चरित्र गरी दुई प्रकारका चरित्र हुन्छन् । यिनीहरूको संक्षिप्त रूपमा यस प्रकार परिचय दिइएको छ ।

## (आ)१ रङ्ग मञ्चीय चरित्र

यो लोक नाटकका रङ्ग मञ्चीय चरित्र गुरु, मारुनी, पुर्सुङे, सङ्गीत मण्डली, गायक मण्डली र जोक्कर (ढँटुवारे) हुन् । तिनका बारेमा तल चर्चा गरिएको छ :-

## गुरु

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकलाई गीत सङ्गीतको तालमा अभिनयद्वारा प्रस्तुत गराउन आवश्यक व्यवस्था मिलाउने व्यक्ति नै यो नाटकको गुरु हुने गर्दछ, जुन सक्षम एवम् नेतृत्व लिन सक्ने हुन्छ । गुरुको निर्देशनमा सम्पूर्ण सङ्गीत मण्डली, गायक मण्डली तथा सम्पूर्ण गर्राभाइहरू रहेका हुन्छन् ।

#### मारुनी

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकमा दुई जना मारुनीले गीतको बोल, सङ्गीतको ताल र पुर्सुङेको निर्देशनमा अभिनय गर्दछन् । मारुनले गुन्युको फरिया फुकिने गरी नाच्दा ज्यादि आकर्षक देखिन्छ ।

# पुर्सुङे

यो लोक नाटकमा एक जना पुर्सुङेले अभिनय गर्दछ । पुर्सुङेले गीतको बोल र सङ्गीतको तालमा दुई मारुनीलाई दायाँ, बायाँ, अगाडि, पछाडि विभिन्न सङ्गेतका साथ नचाउने गर्दछ । प्रदर्शनका ऋममा पिहले दुई मारुनीलाई बसालेर उनीहरूको विरिपिर गर्दै पुर्सुङे नाच्दछ भने पिछ मारुनीलाई उठाई आफु बसेर अभिनय गर्दछ । पुनः दुई मादले, दुई मारुनी र एक पुर्सुङे सबै बस्दछन् र मादलको ताल फर्काए पिछ उठेर उफ्रदै मादले र मारुनीलाई पिन सङ्गेतको आधारमा उठाउँछ । मारुनीलाई सही निर्देशन दिएर नचाउनु पुर्सुङेको जिम्मेवारी रहन्छ ।

## सङ्गीत मण्डली

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकमा सङ्गीत मण्डलीहरूको विशेष भूमिका हुने गर्दछ । गुरु मादले सिहत तीन जना मादलेको यस नाटकमा आवश्यकता पर्दछ । ठाउँ अनुसार यिनीहरू मारुनी र पुर्सुङे सँगसँगै नाच्ने चलन पिन रहेको छ । त्यसै गरी मुजुरा, बाँसुरी, ढोलक आदि सङ्गीतका सामग्री बजाउने सङ्गीतहरूको पिन यो नाटकमा महत्त्वपूर्ण भूमिका रहन्छ ।

#### गायक मण्डली

गुरुले निकालेको गीत लयबद्ध तरिकाले गाउने पात्रहरूको समूह नै गायक मण्डली हो । गुरुले निकालेको गीत गायक मण्डलीका अन्य सदस्यहरूले दोहोऱ्याई दोहोऱ्याई गाउने गर्दछन् ।

# जोक्कर ( ढुँटुबारे)

यसमा मुखाकृति बिगारेर, पुराना भुत्रे भाम्रे कपडा पिहरेर दर्शकलाई हँसाउने भूमिका खेल्ने व्यक्ति नै जोक्कर हो। यसले नृत्यको क्रममा बिच बिचमा गएर मारुनी र पुर्सुङेलाई जिस्क्याउने गर्दछ।

## (आ)२ आख्यानगत चरित्र

कृष्ण चरित्र लोक नाटकका आख्यानगत पात्रहरू कृष्ण, देवकी, बासुदेव, कंस, राधिका आदि हुन् । यी पात्रका बारेमा तल वर्णन गरिएको छ :-

## कृष्ण

श्रीकृष्ण यो लोक नाटकको मुख्य नायक हुन् । यिनी वासुदेव र देवकीको आठौं सन्तानका रूपमा मथुरामा जिन्मएका हुन् । जिन्मने बित्तिकै मामा कंसले मार्ने डरका कारण यिनले मथुरा छोडी गोकुलमा गएका थिए । त्यसैले उनले आमाको न्यानो माया पाउन सकेका थिएनन् । यिनले ऋर र निर्दयी आफ्ना मामा कंसको हत्या गरेर मथुराबासीलाई शान्ति दिलाएका थिए । कृष्ण बाल्यकाल देखि नै एक बहादुर, निडर र दैवी सत्व प्राप्त गरेका एक बीर पौराणिक पुरुष हुन् भन्ने कुरा गीतमा यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

काली नाग: सम्भउ बाला सम्भउ बाला

दिदी र बहिनी सम्भाउ बाला

कृष्ण : कोही छैनन् मेरा कोही छैनन्

दिदी र बहिनी मेरा कोही छैनन्।

चरण: आउन मामै आउन मामै

पैठेजोरी खेलन आउन मामै

(स्रोत : सेर बहादुर खत्री, स्वर्गद्वारी, खाल)

उपर्युक्त गीतको आधारमा कृष्णलाई काली नागले बेरेपछि अन्तिम क्षणमा दिदी बहिनी सम्भन भन्दा कृष्णले आफ्नो दिदी बहिनी कोही पिन नभएको बताउँदै कंस मामासँग पैठेजोरी खेल्न चेतावनी दिएबाट उनी साहसी, निडर एवम् देवी सत्व प्राप्त गरेका एक पौराणिक प्रुष पात्र हुन्।

#### राधिका

राधिका कृष्ण चरित्र लोक नाटककी मुख्य नायिका हुन् । उनी श्रीकृष्णकी श्रीमती हुन् । उनको रूप, यौवन र गुणबाट कृष्ण अत्यन्तै मोहित भएको देखिन्छ । जुन गीतको माध्यमद्धारा यसरी प्रस्तुत गरेको पाइन्छ :-

को हौ पियारी नाम तिम्रो बताऊ मलाई लायो अति माया चरण : सोह्र सय ग्वालेनीहरू राधिका हो मेरो नाम

(स्रोत : मान बहादुर पुन, कोचीबाङ)

सोह्न सय ग्वालेनीहरूमध्ये कृष्णले राधिकालाई सबैभन्दा राम्री देखेको हुँदा यिनलाई नै रोजेको थाहा पाइन्छ ।

#### कंस

कंस यो लोक नाटकको मुख्य खल पात्र हो । आफ्नो बिहनीको कोखबाट जिन्मएको बच्चाबाट आफ्नो मृत्यु हुने थाहा पाएपछि कंसले देवकीको सातौं गर्भसम्मका सन्तानलाई हत्या गर्दछ भन्ने कुरा गीतको माध्यमबाट यसरी वर्णन गरिएको छ :-

> पहिलेको गरिभ कंसले हरिलयो दोसरी गरिभको आशा हऱ्यो चरण : बासुदेवन राजै बासुदेवन के विपत्ति पऱ्यो मलाई बासुदेवन

> > (स्रोत : खुसल राम महरा, उदयपुर कोट)

यसरी कंस यो लोक नाटकको ऋर, निर्दयी र पापी मामाका रूपमा परिचित छ । कृष्णलाई अनेक बाहाना बनाएर मार्न खोजे पिन अन्त्यमा कृष्णको हातबाट नै कंसको हत्या भएकोले ऊ असफल खल पात्र हो । यसले कथानकको मध्य चरण निकै द्:खदायीपूर्ण बनाएको देखिन्छ ।

#### देवकी

देवकी बासुदेवकी श्रीमती, श्रीकृष्णकी आमा तथा कंसकी बिहनी हुन् । आफ्नै दाजु कंसले यिनको सातौं गर्भसम्मका सन्तानहरूको हत्या गरेका छन् । तसर्थ यिनी सन्तानको मुख देख्न नपाएकी दाजु पीडित पात्र हुन् । कृष्णले मामा कंसलाई हत्या गर्न खोज्दा कंसले मागेको माफीलाई यिनले अस्वीकार गरेकी छिन् । बालक कृष्ण जन्मँदा साथ मामा कंसबाट बच्नका लागि गोकुलमा जान्छन् । यो कुरा थाहा नपाउँदा देवकीले गरेको बिलौना गीतबाट यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

हृदयको बालखु मेरा कौनाले हरि लयो होला

चरण : कि त खायो होला वनैको बाघले कि त हऱ्यो होला कंस पापीले बालखुको पीरले दुध मेरो बगी गो आउ कृष्ण दुध पिउन

चरण : हाँसीमा हाँसी खेलीमा खेली आउन बाला द्ध पिउन

(स्रोत: भविलाल बराल, बाङ्गेसाल)

यसरी हृदयको बालक आफ्नो काखबाट गोकुलमा लगेको कुरा थाहा नपाई देवकीले उनै बालक कृष्णको सम्भना गर्दे अनेका विलौनाहरू गरेकी छन्।

## वास्देव

बासुदेव श्रीकृष्णका पिता तथा देवकीका पित हुन् । सातौं गर्भसम्मका सन्तानहरू कंसले हरण गर्दा पिन धुरुधुरु रुनु सिवाय यिनले केही गर्न सकेका छैनन् । अर्को गर्भको आशा गर्दै यिनले दिनचर्या बिताएका छन् । हृदयको बालकबाट बिछोड भए पिछ बिह्वल भएकी रानीलाई वाला कृष्ण गोकुलमा रहेको जानकारी गीतबाट यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

नरोऊ नरोऊ देवकी रानी वाला कृष्ण गकुलैमा

चरणः जसुधाको साहित थियो

बाला कृष्ण पुगे गकुलैमा

जसुधाको काखैमा दुनु पाउ राखी

किस्न लागे दुध पिउन

चरण : जसुधाको हियारै दुध असारे भारी भीं सरसरी भो

(स्रोत : दुर्ग बहादुर राउँ, तिराम)

यसरी कृष्ण गोकुलमा जीवितै रहेको थाहा पाएपछि देवकी खुसीले गद्गद् भएकी छिन् । कृष्णलाई भगाएर गोकुलमा लैजाने वासुदेवको महत्त्वपूर्ण हात रहेको पाइन्छ । यिनैको बुद्धिका कारण कृष्णले लामो आयु प्राप्त गरेको ठहर्दछ ।

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकको आख्यानमा सोह्र सय ग्वालेनीहरू पनि कृष्णका प्रिय थिए भन्ने चर्चा गरिएको पाइन्छ । त्यसै गरी मानवेतर पात्रहरूमा काली नाग असफल खल नायक रहेको छ भने गरुण सफल नायकको रूपमा स्थापित भएको छ । अन्तमा नायक पात्रहरूको विजय भएको पाइन्छ।

#### (इ) संवाद

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकको गीतमा पात्रहरूका विच ठाउँ ठाउँमा गीति संवादहरू रहेको पाइन्छ । नाटकमा प्रयोग भएका संवादहरू गीतमा आधारित रहेर अगाडि बढेका छन् । मामा कंसले आफ्नो हुम जग्गेका लागि भान्जा कृष्णलाई फुल, बघेनीको दुध ल्याउन आग्रह गरेको गीति संवाद रोचक तिरकाले प्रस्तृत गिरिएको छ :-

जाउन भानिज जाउन भानिज कमलको फुलै टिपी त्याउन भानिज चरण : जान्न मामै जान्न मामै पावै मेरो दुखी आउँछ जान्न मामै जाउन भानिज जाउन भानिज पावै लाउने ज्तिया दिउला जाउन भानिज (स्रोत: गोपीराम रखाल र लिम बहादुर दर्लामी, हंसपुर)

यसै गरी विभिन्न बाहाना अनुरूप कृष्णको हत्या गर्न कठिन भन्दा कठिन कार्यहरू गर्न लगाएका कुराहरू गीति संवादमा आएका छन्। यस प्रकार कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकमा प्रस्तुत भएका संवादहरू निकै रोचक तथा मार्मिक रूपमा प्रश्नोत्तरात्मक किसिमले गीति संवादका रूपमा आएका छन्।

## (ई) अभिनय

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटक औपचारिक रङ्गमञ्चमा नभई गाउँ घरमा खुला आँगन, चौर, चौतारा आदिमा प्रदर्शन गरिन्छ । यसमा शास्त्रीय नाटक भौं पर्दा, दृश्य र अङ्क विधानको आवश्यक हुँदैन । यो लोक नाटकमा मूलत आङ्किक, वाचिक र आहार्य अभिनयको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको छ । यिनीहरूको यस प्रकार चर्चा गरिएको छ :-

## आङ्गिक अभिनय

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकमा दुई मारुनी र एक पुर्सुङेले गीतको बोल, सङ्गीतको लय र तालमा हातखुट्टाका हाउभाउ मिलाई अङ्गलाई घुमाई फर्काई नाच्ने गर्दछन् । मारुनीले हात तल माथि पार्दै, हत्केला चलाउँदै तथा कम्मर मर्काइ मर्काइ अभिनय गर्दछन् भने पुर्सुङेले खुट्टा चाल्दै हातका हाउभाउले सङ्केत गर्दै मारुनीलाई बसाल्ने उठाउने विरेपिर अधिपछि गराएर हातको निर्देशन अनुसार नचाउने गर्दछ । त्यसै गरी मादलेहरूले पिन काँध जुधाई खुट्टा उफार्दै मारुनी र पुर्सुङेसँग मादल बजाउँदै नाच्ने गर्दछन् । शरीरका आवश्यक अङ्गहरू चलाएर अभिनय गरिने भएकाले यो लोक नाटकमा आङ्गिक अभिनयको महत्त्व अत्यधिक रहन गएको छ ।

#### वाचिक अभिनय

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकमा गुरुबाले गीत निकाल्ने गर्दछन् र उक्त गीतलाई मादले र पुर्सुङेले छोपेर नाच्दै अगांडि जाने र पछांडि आउने तथा विरपिर घुम्ने चलन रहेको पाइन्छ । यसरी कृष्ण चिरत्रका गीतहरू गाउँदै नाच्ने गरेमा त्यो वाचिक अभिनय हुन्छ ।

#### आहार्य अभिनय

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटक प्रदर्शन गर्ने समयमा मारुनी र पुर्सुङेले आकर्षक वेशभूषा र शृङ्गार सामग्रीहरू प्रयोग गरी सहभागीहरूद्वारा नाटकीय अभिनय गर्ने तौरतिरका नै आहार्य अभिनय हो । कृष्ण चिरत्र लोक नाटक भनेको पुरुष पात्रले स्त्री पात्रको गहना कपडा पिहरेर मारुनी शैलीमा अभिनय गरिने नाच हो । गीतको बोल र सङ्गीतको तालमा मारुनीले गुन्युको फिरया फिँजाएर मयूरको चालमा नाच्नु, पटुकाको टुप्पो हातमा लिनु, पुर्सुङेले टाउकामा पगरी बाँधेर, हातमा रुमाल लिएर खुट्टामा पैजान लिएर छमछम नाच्नु आदि आहार्य अभिनय अन्तर्गत पर्दछन् ।

## (उ) उद्देश्य

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटक पौराणिक विषयमा आधारित रहेको पाइन्छ । मारुनी शैलीमा प्रदर्शन गरिने यो लोक नाटकको उद्देश्य निम्नानुसार रहेको पाइन्छ :-

लोक बासीहरूलाई मनोरञ्जन प्रदान गर्नु । धार्मिक भिक्तिका माध्यमद्वारा मुक्ति प्राप्त गर्नु । सत्यको जिहले पिन जित हुन्छ भन्ने नैतिक शिक्षा दिनु । आफ्नो जातीय संस्कृतिको संरक्षण गर्नु । पुस्ताहरूको पिहचान कायम गर्नु । सामाजिक एकताको भावना विकास गर्नु । आर्थिक सङ्कलन गरी विकास निर्माण कार्य गर्नु ।

उल्लिखित उद्देश्यहरू लोक समुदायमा प्रदान गराउँदै यो लोक नाटक हालसम्म जीवन्त रहेको पाइन्छ ।

#### (क) द्वन्द्व

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकमा आख्यानगत द्वन्द्वको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको छ । भान्जाद्वारा आफ्नो हत्या हुन्छ भन्ने थाहा पाएपछि कंसले देवकीको सातौं सन्तानसम्मका बच्चाहरूको हत्या गर्नुले यसको आख्यानमा बाह्य द्वन्द्वले अत्यन्तै चर्को रूप लिएको पाइन्छ । कंसका अपराधिक क्रियाकलापबाट वासुदेव र देवकीमा मानसिक द्वन्द्वले जरो गाडेको छ । आफुले थाहै नपाई श्रीकृष्णको जन्म हुनु र उनले चमत्कारी क्रियाकलाप देखाउनुले कंसमा आन्तिरक द्वन्द्वको बीजारोपण भएको छ । होम जग्गेको लागि फुल, दुध लिन पठाउनु तर कृष्णले विभिन्न बहाना बनाई अस्वीकार गर्नु, काली नागले कृष्णलाई खान लाग्नु, गरुड आई काली नागलाई आक्रमण गरी कृष्णलाई बचाउनु बाह्य द्वन्द्वका रूपमा आएका छन् । कृष्णले मामा कंससँग युद्ध गरी उनको हत्या गरेबाट द्वन्द्वले उच्च स्थान लिएको देखिन्छ । कृष्ण र गोपिनीका बिच प्रेम सम्बन्धी सामान्य द्वन्द्वहरू सिर्जना भएको पाइन्छ ।

यस प्रकार कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकको आख्यानमा मूलतः बाह्य द्वन्द्वको प्रबलता रहेको छ । असत पात्रको हार भई सत पात्रको जित भएर यो लोक नाटक सुखान्तमा टुङ्गिएको छ ।

# (ऋ) परिवेश

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकमा आख्यानगत परिवेश र नाट्य परिवेशको प्रयोग भएको छ । आख्यानले ओगटेका परिवेश आख्यानगत परिवेश हुन् भने नृत्य पक्ष अन्तर्गत समाविष्ट परिवेशहरू नाट्य परिवेश हुन् ।

यो मारुनी लोक नाटकमा विशाल आख्यानगत परिवेशको चित्रण गरिएको छ । आख्यानगत परिवेशमा कृष्ण चरित्रको कथामा वर्णित लौकिक र अलौकिक परिवेश मुख्य रहन्छन् । अलौकिक परिवेश

अन्तर्गत कृष्णले विविध असम्भव चिरत्रहरू देखाउन्, दुधे बालक होम जग्गेको लागि फुल टिप्न जान्, काली नागको कुनै डर नमान्न्, बोलाउनासाथ गरुड आउन्, दुधे बालकले बलवान कंसलाई मार्न्, सोह्र सय ग्वालेनीहरूलाई एक्लो व्यक्तिले भुलाउन् आदि क्रियाकलाप समाजमा हुन नसक्ने घटनाक्रम हुन्। तसर्थ यी कार्यहरू अलौकिक परिवेश अन्तर्गत पर्दछन्। लौकिक परिवेश अन्तर्गत वासुदेवले देवकीलाई माग्न्, धुमधामसँग विवाह हुन्, सातौँ गर्भसम्मको हत्या हुँदा समेत अर्को गर्भको आशा गर्न्, वनमा गाई चराउन्, बाँसुरी बजाउन् जस्ता कार्यहरू समाजमा हुन सक्ने घटनाक्रम हुन्। यसर्थ यो घटनाक्रमलाई लौकिक परिवेश अन्तर्गत राख्न सिकन्छ। स्थानका बारेमा चर्चा गदा विन्द्रा वन, जमुना नदी आदिका नाम उल्लेख भएकाले भारतमा यी घटनाहरू घटेको हुन सक्ने अनुमान गर्न सिकन्छ।

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकको नाट्य परिवेश अनुसार अरु मारुनी लोक नाटकमा भैं गाउँघरका आँगन, चौर, चौतारा आदि रहेका छन्। बडादसैंको कालरात्रिको दिनदेखि मर्झ्सर महिनासम्म तथा ठाउँ विशेष अनुसार श्रीपञ्चमीसम्मका मेला पर्व, चाडहरू, जन्म संस्कार पूजाआजा आदि कार्यहरूमा यो लोक नाटक प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रही आएको छ।

यस प्रकार कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकमा आख्यानगत परिवेश अनुसार यसको कथामा प्रयुक्त देश, काल र वातावरण पर्दछन् भने नाट्य परिवेशमा यसको प्रदर्शन गर्दा घटित गाउँघरका आँगन, चोक, चौतारा आदि कुनै ठाउँका देश, काल र वातावरण पर्दछन्।

# (ए) सङ्गीत र लय

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकमा मौलिक नेपाली लोक सङ्गीतको प्रयोग हुन्छ । यो लोक लयमा आधारित रहने हुँदा यसमा प्रयोग हुने वाद्य वादन पिन लोक प्रचलित नै हुन्छन् । मादल यसको प्रमुख बाजा हो । यसमा पिन गुरु मादलको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहन्छ । गुरु मादलको निर्देशन अनुसार अन्य सङ्गीतका सामग्रीहरू बजाइन्छ भने त्यही अनुसार गीतको लय प्रस्तुत गरिन्छ । यही गीत र सङ्गीत प्रस्तुति पिछ मारुनी र पुर्सुङेले अभिनय प्रदर्शन गर्दछन् । मादल बाहेक अन्य बाजाहरूमा मुजुरा, ढोलक, बाँसुरी, भ्रुयाली आदिको पिन महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको हुन्छ । यो लोक नाटकमा प्रयुक्त गीतहरू पिहले ढिलो लयमा लामो समयसम्म गाइन्छ भने मादल फर्काएपिछ अलि छिटो लयमा प्रस्तुत गरिएको हुन्छ । तसर्थ लोक लयको प्रभाव र सङ्गीतको प्रयोगले लोक नाटकलाई श्रुतिरम्यता पिन प्रदान गरेको पाइन्छ ।

# (ऐ) भाषा

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकमा प्रस्तुत गीतहरू पौराणिक विषयमा केन्द्रित भएकाले श्रुति परम्परादेखि लोक समुदायमा हस्तान्तरित हुँदै आएको पाइन्छ । यसरी लामो समयसम्म हस्तान्तरित हुँदै आउँदा जातीय तथा भौगोलिक आदि प्रभावले यसको भाषामा स्थानीयपनले स्थान लिएको पाइन्छ । गीतको लय मिलाएर गाउँदा मौलिक नेपाली शब्दहरुमा परिवर्तन भएको पाइन्छ । केही परिवर्तित शब्दहरू यस प्रकार रहेका छन् :-

आयौं > आओइला, तिमी > तुम्, गर्भ > गरिभ, दोस्रो > दोसरी, हाम्रो > हामरा, उतार्नु > उतारौला, बालक > बालखु, आदि ।

यसको भाषामा प्रयोग भएका वर्ण योजनाका तहमा आन्तरिक आनुप्रासिय ढाँचा र अन्त्यानुप्रासीय शैलीगत माधुर्य प्रशस्त पाउन सिकन्छ । यो लोक नाटकको दृश्य एकमा लाख-लाख, नरलोग-नरलोग, बाजा-बाजा, एक-एक पटक उस्तै क्रममा दोहोरिएकाले छेकानुप्रास अलङ्कार प्रयोग भएको छ । त्यसै गरी दृश्य दुईमा हरिलयो, धऱ्यो आदि शब्दको बारम्बार आवृत्ति भएकाले वृत्त्यानुप्रास अलङ्कार प्रयोग भएको पाइन्छ भने दृश्य दुईमा नै दुध-उपमेय, असारे भरी-उपमान, भै-वाचक र सरसरी- धर्म भएकाले 'जसुधाको हियारै दुध असारे भरी भैं सरसरी भो' भन्ने चरणमा उपमा अलङ्कार पाउन सिकन्छ । यसै गरी दृश्य चारमा बाला-बाला, छैनन्-छैनन् आदि शब्दहरू पाउको अन्त्यमा आवृत्ति भएकोले अन्त्यानुप्रास अलङ्कार प्रयोग भएको छ ।

यसमा प्रयुक्त गीति संवादका भाषाले विविध रसहरूको सिर्जना गराएको पाइन्छ । सातौं गर्भसम्मका सन्तानहरू कंसले हत्या गर्दा देवकीले विपत्तिमा परेको बताउनु, कृष्ण भागेर गोकुल गएको थाहा नपाई देवकीले कि त कंसले हऱ्यो कि त बाघले खायो भनी बिलौना गर्नुले करुण रस सिर्जना भएको छ । कंसले भान्जा मारेर पाप गरेकोले माफी माग्दा देवकीले अस्वीकार गरेकीले रौद्र रस प्रयोग भएको देखिन्छ । दुधे बालक कृष्णले मामाको होम जग्गेका लागि फुल टिप्न जानु, काली नागसँग कुनै डर नमान्नु, बोलाउनासाथ गरुड आई काली नागलाई आक्रमण गर्नु, दुधे बालकले बलवान कंसको हत्या गर्नुबाट अद्भुत रस सिर्जना भएको पाइन्छ । तसर्थ कृष्ण चित्र मारुनी लोक नाटकको भाषा काव्यात्मक, रसात्मक र सङ्गीतमय बनेको छ ।

# (ओ) शैली

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक शैलीमा प्रस्तुत गिरने लोक नाटक हो। यो लोक नाटकको अभिनयमा मारुनीको महत्त्वपूर्ण भूमिकमा रहने हुँदा यसको मुख्य शैली नै मारुनी शैली हो। महिलाका भेशभूषा पिहिरिएका मारुनीले गीतको बोल, सङ्गीतको ताल र पुर्सुङेको निर्देशनमा रहेर अभिनय गर्दछन्। यो लोक नाटकमा प्रश्नोत्तरात्मक गीति संवादात्मक शैलीको प्रयोग भएको पाइन्छ। कंस र कृष्णको बिचको संवाद तथा कालीनाग र कृष्ण बिचको संवाद यसका गीतमा आएका छन्। यसमा कृष्णका जीवन शैलीका बारेमा वर्णन गिरएको हुँदा वर्णनात्मक शैलीको प्रयोग भएको पाइन्छ। यो लोक नाटकमा अभिनयको प्रचुर मात्रामा प्रयोग हुने भएकोले अभिनयात्मक शैली पिन पाइन्छ। तसर्थ महिलाको वेषभूषा पिहिरिएर पुरुष पात्रहरूले खुला रङ्गमञ्चमा अभिनय प्रदर्शन गर्ने भएको हुनाले यसलाई मारुनी शैलीको रूपमा लिन सिकन्छ।

#### निष्कर्ष

कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटक उल्लिखित तत्त्वहरूको संयोजनबाट संरचित लोक नाटक हो । यसमा नाट्यगत प्रवृत्ति र विशेषता रहेको हुन्छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा श्रीमद्भागवद् महापुराणको आख्यानमा आधारित भगवान श्रीकृष्णको जीवन चरित्रलाई अभिनयात्मक रूपमा मारुनी शैलीद्धारा प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रिह आएको छ । लोक समुदायमा पौराणिक विषयलाई अङ्गालेर यो लोक नाटक मारुनी शैलीमा प्रदर्शन गर्ने परम्पराले धार्मिक, नैतिक, सामाजिक शिक्षा प्रदान गरेको पाइन्छ । श्रीकृष्णका जीवन चरित्रका विषय वस्तुहरू तथा कंसका कुकार्यहरूको गीतिमय वर्णनबाट आख्यान शृङ्खलाबद्ध भएको पाइन्छ । यसको कथावस्तुले कौतुहल तथा मनोरञ्जनपूर्ण वातावरणको स्थिति सिर्जना गराएको पाइन्छ । बडादसैंको कालरात्रिका दिन वा गाई तिहारे औसीका दिन विधिवत् रूपमा देवीको बन्धन बाँधी थालनी भएको यो लोक नाटक मङ्गिर महिनासम्म कहीँ कतै ठाउँ विशेष अनुसार श्रीपञ्चमीका दिनसम्म देवीको बन्धन नफुकाउँदासम्म प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रहेको पाइन्छ । त्यसपछि त्यस वर्षको लागि यो लोक नाटक साङ्गे भएको हुन्छ । तसर्थ कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटक पौराणिक विषयलाई अङ्गालेर लोक सङ्गीत, लोक लय र लोक अभिनयको संयुक्त संयोजनबाट खुला रङ्गमञ्चमा लोक बासीहरूलाई मनोरञ्जन प्रदान गर्ने गरी प्रदर्शन गरिने एक महत्त्वपूर्ण पौराणिक लोक नाटकको रूपमा स्थापित भएको पाइन्छ ।

# (२) रामायण मारुनी लोक नाटक

रामायण मारुनी लोक नाटकको परिचय दिई तत्त्वका आधारमा त्यसको विश्लेषण निम्नानुसार गरिएको छ :-

## (क) परिचय

रामायण मारुनी लोक नाटक रामायणमा आधारित कथा वस्तुमा केन्द्रित रहेको छ । यसमा श्रीरामको चिरत्र गाथालाई समेटिएको पाइन्छ । रामायणको कथालाई गीतका माध्यमबाट प्रस्तुत गरी मारुनी शैलीमा अभिनय गर्ने प्रचलन प्युठान जिल्लाको पिश्चम दिक्षण क्षेत्रमा रहेको पाइन्छ । यो लोक नाटक यहाँका मगर, छेत्री, कामी, दमाई, सार्की, कुमाल आदि जातिले विशेष रूपमा प्रदर्शन गर्दै आएका छन् भने अन्य जातजातिले पिन यो लोक नाटक प्रदर्शन गर्दै आएको देखिन्छ । रामायण मारुनी लोक नाटक अन्य मारुनी शैलीका नाटकहरू जस्तै बडा दसैँको कालरात्रिका दिन देवीको बन्धन बाँधेर विधिवत् रूपमा थालनी गर्ने पूर्व परम्परा भए तापिन क्षेत्रीय अध्ययनको क्रममा प्युठान जिल्लाको पिश्चम दिक्षण भेगका अधिकांश गा. वि. स. हरूमा गाई तिहारे औंसीका दिन गुरुबाको घर जम्मा भई समरत (देवीको बन्धन) बाँधेर विधिवत् रूपमा सञ्चालन गर्ने प्रचलन वर्तमान परिप्रेक्ष्यमा रहेको पाइन्छ । त्यसपिछ तिहारको तेस्रो दिनदेखि मङ्सिर महिनामा पर्ने गरी कुनै एक राम्रो बारमा 'भैलो खाने' भन्ने एक विशेष प्रकारको कार्यक्रम सञ्चालन नगरुन्जेलसम्म वा कहीँ कतै श्रीपञ्चमीका दिनसम्मका चाड पर्व,

पूजाआजा, शुभ कार्य आदि अवसरमा हर्षोल्लासका साथ दर्शकहरूलाई मनोरञ्जन प्रदान गर्ने गरी अभिनयात्मक रूपमा यो लोक नाटक प्रदर्शन गर्ने परम्परा रही आएको छ । श्रुति परम्परादेखि हस्तान्तरित हुँदै आएको रामको कथाका केही अंशहरू लोक बासीहरूले गाउँदै आएको हुनाले ठाउँ विशेष अनुसार यसका गीतहरूमा केही स्थानीय भाषिकाको प्रभाव परेको देखिन्छ । जसका कारण यसमा रामायणको विभिन्न काण्डमा वर्णित घटना क्रमका विषयलाई गीत, सङ्गीतका साथ मारुनी शैलीमा अभिनय गर्ने परम्परा प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा परापूर्व कालदेखि चली आएको पाइन्छ ।

यस प्रकार राम कथाका आधारित विषयलाई गीतका माध्यमबाट प्रस्तुत गरी मारुनी शैलीमा अभिनय गरिने नाटक नै रामायण मारुनी लोक नाटक हो । यसमा लोक नाटकका प्रवृत्ति र विशेषता रहेको पाइन्छ ।

## (ख) लोक नाटकका तत्त्वका आधारमा रामायण मारुनी लोक नाटकको विश्लेषण

लोक नाटकका आवश्यक संरचक तत्त्वहरूको समिश्रणबाट संरचित एक उत्कृष्ट पौराणिक लोक नाटकको रूपमा रामायण मारुनी लोक नाटक रहेको पाइन्छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित रामायण लोक नाटकमा प्रस्तुत गरिने राम कथाका जे जित गीतहरू रहेका छन् तिनीहरूलाई आधार बनाएर कथानक, चरित्र, संवाद, अभिनय, उद्देश्य, सङ्गीत र लय, द्वन्द्व, परिवेश, भाषा, शैली आदि लोक नाटकका तत्त्वगत आधारमा यस प्रकार विश्लेषण गरिएको छ :-

#### कथानक

कुनै पिन घटना, प्रसङ्ग, सन्दर्भ आदिको व्यवस्थित विन्यासलाई कथानक भिनन्छ । रामायण मारुनी लोक नाटकको कथानक राम कथाका विभिन्न काण्डहरूका घटना क्रमसँग सम्बन्धित रहेको छ । पिहले पृथ्वी उब्जेको र पिछ मानिस उब्जेको वर्णनबाट यसको कथानक सुरु भएको छ । दशरथ राजाको दरबार विरिपिर भङ्गालो बिच टापुमा रहनु, उनका तीन ओटी रानीका एउटा पुत्र पिन नहुनु, कालिका र मालिकाको थानमा पुत्र वर माग्न जानु, कौशिला र सुमित्राको कोखबाट राम र लछुमनको जन्म हुनु जस्ता घटनाहरू यसको कथानकले बीजारोपण गरेको छ । रामले लछुमनलाई बाँस काटेर धनु बनाउन पठाउनु, बिहानको भुल्के घाममा शिकार खेल्न जानु, सिकार खेल्न जाँदा कुकुर लैजानु जस्ता क्रियाकलापले सिकार युगको सङ्केत गरेको पाइन्छ । हिरणीले लेकमा गएर नियाल टुसा खानु, खोलामा गएर पानी पिउनुले जङ्गली जनावरहरूको जीवनचर्याको वर्णन गरेको छ । हिरणीलाई मारेर रगतको मसी बनाउनु, छालाको कागज बनाउनु, सिङको कलम बनाउनुले शिक्षाको महत्त्वलाई पिन दर्शाएको महसुस हुन्छ ।

सौतेनी आमा कैकयीको छल कपटबाट राम र लछुमनलाई चौध वर्ष वनवास पठाउन्, भरत र शत्रुधनलाई राज्य दिनु जस्ता घटना क्रमले रामायणको कथानकलाई सङ्कटावस्थातर्फ लगेको पाइन्छ । राम सीता र लछुमन वनमा रहेको बेला रामले लछुमनलाई मलेनी वनमा सिकार खेल्न आग्रह गर्नु, दिक्क मानेर बसेका लछुमनले धनु, शर, रसी, कुकुर आदि नभएको भनेर बहाना पार्नुले वनवासको जीवन उराठ लाग्दो हुँदो रहेछ भन्ने थाहा हुन्छ । मलेनी वनमा राम सिकार खेल्न जानु, वनमा हरिणीको खेल हुनु, वनबाट रामको डर लाग्दो आवाज आउनु, सीताले देवर लछुमनलाई दाजु भेट्न वनमा पठाउनु, लछुमनले भगुतको रेखा बनाउनु, जोगीरूपी रावण भिक्षा लिन आउँदा भगुतको रेखा काटी भिक्षा निदनु भनेर लछुमन वनमा लाग्नु, लछुमन गएपछि जोगीको भेषमा रावण आएर भिक्षा माग्नु, सीताले भिक्षा दिन खोज्दा जोगीरूपी रावणले सीतालाई अपहरण गरेर लैजानु जस्ता घटना क्रमले यसको कथानकमा दुःखद स्थिति सिर्जना गराएको छ ।

रामले हनुमानलाई लङ्का डुलेर सीताको खबर लिएर आउन आग्रह गर्नु, हनुमान लङ्का जानु र सीताले अशोकको रूखमुनि बसी हे राम ! हे राम ! भन्दै बसेको देख्नु, रामसँग त्यो खबर लिएर आउनु जस्ता घटना क्रमले कथानक केही सुखान्ततर्फ मोडिने सङ्केत हुन्छ । रामले समुद्र पारी लङ्कामा लैजान हनुमानलाई आग्रह गर्नु, हनुमानले सातै समुद्र पारी लैजान नसक्ने बताउनु, रामले आफ्नो औंठी सीतालाई दिन हनुमानलाई आग्रह गर्नु, हनुमानले अशोकको रुखबाट औंठी खसाल्दिनु, सीताले औंठी औंलामा लगाई धुरु धुरु रुनुसम्मका गीति अंशहरू प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित रामायण मारुनी लोक नाटकमा प्रस्तुत गरेको पाइन्छ।

यस प्रकार रामायण विभिन्न काण्डका कथाहरूलाई गीतका माध्यमबाट शृङ्खलित तिरकाले प्रस्तुत गिरएको घटना ऋम नै रामायण मारुनी लोक नाटकको कथानक हो । राम कथालाई पूर्ण रूपमा नसमेटेको भए तापिन थोरैमा पिन कौतुहल सुखान्त, दुःखान्त जस्ता वातावरणको अवस्था सिर्जना भएकोले रामायण मारुनी लोक नाटकको कथानक व्यवस्थित रहेको देखिन्छ ।

## (आ) चरित्र

रामायण मारुनी लोक नाटकका रङ्ग मञ्चीय चरित्र र आख्यानगत चरित्र गरी दुई प्रकारका चरित्र हुन्छन् । यिनीहरूको संक्षिप्त रूपमा परिचय यस प्रकार दिइएको छ :-

# (आ)१ रङ्ग मञ्चीय चरित्र

यो लोक नाटकका रङ्ग मञ्चीय चरित्र गुरु, मारुनी, पुर्सुङे, सङ्गीत मण्डली, गायक मण्डली र जोक्कर (ढँटुबारे) हुन् । तिनका बारेमा तल चर्चा गरिएको छ :-

#### गुरु

रामायण मारुनी लोक नाटकको गीत, सङ्गीत र अभिनय आदि पक्षमा कुशल निर्देशन गर्न सक्ने, गर्राभाइहरूलाई नियन्त्रण गराउन सक्ने क्षमता भएको व्यक्ति नै गुरुको रूपमा रहन्छ । राम कथामा आधारित गीतहरू गुरुलाई थाहा भएको हुनु पर्दछ ।

#### मारुनी

रामायण मारुनी लोक नाचमा दुई जना मारुनीहरू गीतको बोल, सङ्गीतको ताल र पुर्सुङेको निर्देशनमा अभिनय गर्दछन् । पुर्सुङेको निर्देशनमा विरपिर, अघि पिछ, दायाँ बायाँ गरेर नाचिरहेका मारुनी चरण गीतमा बसेर अभिनय गर्दछन् । चरण सिकएर अघिल्लो टुक्का दोहोऱ्याउँदा पुर्सुङेले दुई मारुनीलाई उठाउँछ र मादले, मारुनी, पुर्सुङे सँगसँगै समूह रूपमा विरपिर अधिपिछ गरेर नाच्दछन् ।

## पुर्सुङे

यो लोक नाटकमा प्रायः एक जना पुर्सुङेले दुई मारुनीलाई निर्देशन गर्दै अभिनय गर्दछ । प्रदर्शनका ऋममा पहिले दुई मारुनीलाई बसालेर उनीहरूको विरपिर गर्दै पुर्सुङे नाच्दछ भने पिछ मारुनीलाई उठाई आफु बसेर अभिनय गर्दछ । मारुनीलाई सही निर्देशन दिएर नचाउनु पुर्सुङेको जिम्मेवारी रहन्छ ।

## सङ्गीत मण्डली

रामायणका गीतहरूलाई सुमधुर बनाउनको लागि र अभिनय गर्ने पात्रलाई नचाइमा ताल दिनको लागि नेपाली मौलिक सङ्गीत बजाउने पात्र नै यसको सङ्गीत मण्डली हुन् । यो लोक नाटकमा गुरु मादले सहित तिन जना मादलेहरूको आवश्यकता पर्दछ । सङ्गीत मण्डलीहरूले रामायण सम्बन्धी गीतहरू गाउँदै मादलेहरूले मादल बजाउँदै मारुनी र पुर्सुडेसँग सँग सँगै गरेका सामूहिक दृश्यले रामायण मारुनी लोक नाटक उत्कृष्ट ठहरिएको हुन्छ । त्यसै गरी मुजुरा, बाँसुरी, ढोलक, भयाली आदि सङ्गीतका सामग्री बजाउने सङ्गीतहरूको पनि यो लोक नाटकमा महत्त्वपूर्ण भूमिका रहन्छ ।

## गायक मण्डली

गुरुले निकालेको गीत लयबद्ध तरिकाले गाउने पात्रहरूको समुह नै गायक मण्डली हो । रामायणको गीत जानेका र राम्रो गलो आउने व्यक्ति नै यो लोक नाटकका गायक मण्डलीका रूपमा रहन्छन् । रामायण सम्बन्धी गीत गुरुले निकालेपछि गायक मण्डलीले गलो मिलाएर गाउने गर्दछन् ।

#### जोक्कर

यो लोक नाटकमा मुखाकृति बिगारेर पुराना कपडाहरू पिहरेर दर्शकहरूलाई बढी भन्दा बढी हँसाउनको लागि जोक्करले महत्त्वपूर्ण भूमिका खेल्दछ । यसले नृत्यको ऋममा बिच बिचमा गएर मारुनी र पुर्स्डेलाई जिस्काउने तथा मादलेको मादल खोस्न खोज्ने जस्ता उच्छुङ्खल कार्य गर्दछ ।

## (आ)२ आख्यानगत चरित्र

रामायण मारुनी लोक नाटकमा आख्यानगत पात्रहरू राम, सीता, लक्ष्मण, रावण, हनुमान आदि हुन्। यी पात्रका बारेमा तल वर्णन गरिएको छ :- राम

राम रामायण मारुनी लोक नाटकको आख्यानमा वर्णित मुख्य नायक हुन् । यिनी राजा दशरथका छोरा र सीताकी पित हुन् । सानै उमेरदेखि वीर, पराऋमी र इमान्दार व्यक्तिका रूपमा यिनी पिरिचित हुन् । जेठो छोरो भएर राजकाज चलाउने व्यवस्था मिलाउनुको सट्टा बाबुको आज्ञा बमोजिम चौंध वर्ष वनवास जान तयार हुने आज्ञाकारी पुत्रका रूपमा राम रहेका छन् । यिनी पत्नी भिक्त पित, भाइप्रेमी दाजु र पितृ भिक्त छोराका रूपमा रहेका छन् यिनी पत्नी भिक्त पित हुन् भन्ने कुरा गीतका माध्यमबाट यसरी प्रस्तुत गिरएको छ :-

जाउँमा जाऊ हनुमान लङ्का डुली सीताको खबरु लिई आउ चरण : भगुतको रेखा कटाई

राउन्नेले सीतालाई हिर लयो लैजाउन हनुमान हमरा अँगुठी समुद्र पारी सीताजीलाई दिइन

चरण : हमरा अँगुठीले हमरा अँगुठीले सीताजीको रक्षा गरन

(स्रोत : हस्त बहादुर बोहोरा, तिराम)

यसरी उल्लिखित गीतहरू रावणले सीतालाई अपहरण गरेर लङ्का पुऱ्याएको अवस्थामा रामले हनुमानलाई सीताको बारेमा बुभन र रक्षाको लागि अँगुठी लिगिदिन आग्रह गर्ने ऋममा आएको पाइन्छ । यसबाट राम पत्नी भिक्ति थिए भन्ने कुरा पिष्ट हुन्छ ।

#### सीता

सीता रामायण मारुनी लोक नाटककी नायिका हुन् । यिनी राजा जनककी छोरी, रामकी रूपवती, गुणवती, पतिभक्त श्रीमती हुन् । जुनसुकै अवस्थामा पिन पितको भिक्तिगान गर्ने स्नेही पत्नीका रूपमा यिनको वर्णन पाइन्छ । उनी चौंध वर्ष वनवास हिँडेका बखत रामको कष्टप्रद यात्रामा साथ दिने साहसी पात्र हुन् । रावणले हरेर लैजादा समेत रामकै भिक्तिगान गर्ने पितभक्त नारीका रूपमा सीता रहेको कुरा गीतमा यसरी प्रस्तुत गिरएको छ :-

हनुमानले लङ्का डुली सीताजीको खबरु लिइ आए चरण : अशोकको रुखमुनि बसेकी

सीताजीले हे राम हे राम भनेकी

(स्रोत : नम बहादुर घर्ती, नयाँगाउँ)

यसरी रावणले सीतालाई हरेर लङ्कामा पुऱ्याएको बेला अशोकको रुखमुनि बसेर केवल रामकै मात्र नाम जपेर सीता बसेकीले उनी पति भिक्त नारी थिइन भन्ने कुरा प्रमाणित हुन्छ ।

#### लक्ष्मण

लक्ष्मण दाजु भाउजूको हरबखत सेवा गर्ने आज्ञाकारी भाइ हुन् । पछि हुन सक्ने घटनाको आँकलन गर्ने क्टनीतिक पात्रका रूपमा चित्रित छन् ज्न गीतको माध्यमबाट यसरी प्रस्तुत छ :-

> सीता माई भगुतको रेखा नाघी जोगियालाई भिक्षे निदए चरण : रूपै बदली रावण राजा भिखिया माग्न आउने छ

> > (स्रोत : द्कराम घर्ती, मर्कावाङ)

वनबाट रामको डरलाग्दो आवाज आएपछि सीताको आग्रहमा लछुमान वन जान लाग्दा रावणको छलकपट रहेको बुभ्गी सीतालाई रूप बदलेर रावण भिक्षा माग्न आउँदा यो भगुतको रेखा काटेर नआउनु भनी बताएको कुरा उल्लेखित गीतमा पाइन्छ । तसर्थ लक्ष्मण भविष्यमा घट्न सकने घटनाबाट बच्नका लागि सतर्क अपनाउने एक योग्य एवम् परिपक्व चरित्र हुन् ।

#### रावण

रावण यो लोक नाटकको खलनायक पात्र हो । ऊ जुन सुकै समय र परिस्थितिमा रूप बदल्न सक्ने अलौकिक जादुमयी पात्रका रूपमा देखिएको छ । सीतालाई उडाएर लड्का लैजानुले रावण अलौकिक पात्रका रूपमा चित्रित भएको छ । जुन गीतमा यसरी प्रस्तुत गरिएको छ :-

दइलीमा अलग जनाउन
चरण : भगुतको रेखा काटी
भिक्षा देउन माइजी भन्या जोगियाले
एकै गोडी दापी भिखिया दिँदा
सीता माइ मुरछा पो परिन
हरि लयो हरि लयो
लडका सोरे रावणले हरि लयो

आयोमा हेर जोगिया

(स्रोत: भविलाल बराल, बाङ्केसाल)

भिक्षा माग्न आएको जोगीले भगुतको रेखा नकाटे पिन एउटा गोडाले कात्र कुल्चेर भिक्षा दिएमा लैजाने नत्र नलैजाने भन्ने कुरामा साह्रै ढिपी गरेको हुँदा सो अनुसार गर्दा सीता मुर्छा पिरन् । त्यसै बखत रावणले सीतालाई अपहरण गरी लङ्कामा पुऱ्याएको कुरा उल्लिखित गीतमा पाइन्छ । तसर्थ रावण अर्काको स्वास्नीमाथि कुदृष्टि लगाउने नालायक तथा घिनलाग्दो पात्रका रूपमा आएको छ ।

### हनुमान

जुनसुकै आपत् विपत् परेको बखतमा रामलाई सहयोग गर्ने पात्र हनुमान हो । उडेर लङ्का पुग्नुले उसमा अलौकिक शक्ति रहेको पाइन्छ । रावणले सीतालाई हरेर लङ्का पुऱ्याएको बेला सीतालाई रक्षा गर्नका लागि अँगुठी लिग दिन रामले हनुमानलाई आग्रह गर्ने ऋममा गीतद्वारा यसरी प्रस्तुत हुन्छ :-

लैजाउन हनुमान अमरा अँगुठी समुद्र पारी सीताजीलाई दिइन चरण : हमरा अँगुठीले हमरा अँगुठीले सीताजीको रक्षा गरुन् ।

लङ्का पुगी हनुमान अशोकमा बसी खसाले अँगुठी सीताकै काखमा चरण : धुरुमा धुरु सीताजी रोई औँलामा लगाए अँगुठी

(स्रोत : दुर्ग बहादुर राउँ, तिराम)

प्रस्तुत गीतको माध्यमबाट रामले सीताको रक्षाका लागि अँगुठी लगिदिने आग्रह गरे बमोजिम हनुमानले उक्त कार्य गरेबाट हनुमान रामको लागि अत्यन्तै सहयोगी एवम् विश्वासिलो मित्रका रूपमा स्थापित भएका छन्। रामायणमा आउने लोक नाटकमा अन्य पात्रहरू कौशिला, सुमित्रा, दशरथ मानवीय र कुकुर मानवेतर पात्रहरू रहेका छन्।

#### (इ) संवाद

यो लोक नाटकको गीतमा पात्रहरूका बीच ठाउँ ठाउँमा प्रशस्त गीति संवादहरू रहेको पाइन्छ । यस्ता संवादले पात्रको कार्य र परिचयका बारेमा जानकारी दिएका छन् । यसको आख्यानमा भएका संवादात्मक कथनहरू गीतका रूपमा निकै रोचक तरिकाले प्रस्तुत हुन्छन् । शिकार खेल्नका लागि चाहिने धनु बनाउनका लागि राम र लक्ष्मण बिच भएको संवाद यस प्रकार छ :-

राम: पाँचै आँखली शर काटन भैया लछुमन पाँचै आँखली शर

लक्ष्मण : काटे नि दाजै काटे नि दाजै

पाँचै आँखली शर

(स्रोत : खुसलराम महरा, उदयपुर कोट)

त्यसै गरी रामले लक्ष्मणलाई सिकार खेल्न जाने आग्रह गर्दा वनवास बस्दा दिक्क मानेर बसेका लक्ष्मणले विभिन्न बाहाना गरी सिकार खेल्न नजाने भने अनुसार राम र लक्ष्मण बिच भएको संवाद यस प्रकार प्रस्तुत हुन्छ :-

राम: हो दिख्खिनै दिशाको मलेनी वनमा हा हो शिकारै खेलन जाउँ भाइ लछुमन

लक्ष्मण : हो जान त जाने हो सिकारै खेलन

हा हो एकल् हामरो क्क्रै नहि

(स्रोत : जोख बहादुर थापा, उदयपुर कोट)

यस प्रकार रामायण मारुनी लोक नाटकमा प्रस्तुत भएका गीति संवादहरूले पात्रको परिचय, प्रवृत्ति र विशेषता भल्काएका छन् । गीतको शैलीलाई थप साङ्गीतिक रसमय र रोचक बनाएका छन् ।

## (ई) अभिनय

रामायण मारुनी लोक नाटक अनौपचारिक रङ्गमञ्चमा नभई गाउँ घरका खुल्ला आँगन, चौर, चौतारा आदिमा प्रदर्शन गरिन्छ । यसमा मुख्यत आङ्गिक, वाचिक र आहार्य गरी तीन प्रकारका अभिनयको महत्त्वपूर्ण भूमिका रहन्छ । यिनीहरूको यस प्रकार चर्चा गरिएको छ :-

### आङ्गिक अभिनय

रामायण मारुनी लोक नाटकमा दुई मारुनी, एक पुर्सुङे र तीन मादलेले गीतको बोल र सङ्गीतको ताल अनुसार शरीरका विभिन्न अङ्गहरू हाउभाउका साथ मनोरञ्जनयुक्त तिरकाले अभिनय गर्दछन् । मारुनीले दुवै हात हल्लाउँदै खुट्टाका विभिन्न चालहरू चालेर अभिनय गर्दछन् भने पुर्सुङेले पिन मारुनीलाई हातको इसाराले नचाउँदै गोडाका चालहरू चाल्दछ । मादलेहरू मादल बजाउँदै दाहिने देब्रे खुट्टो पालैपालो अगाडि पछाडि लगेर बेला बेलामा उफ्रँदै नाच्दै गरेको सामूहिक, आङ्गिक अभिनयले यो लोक नाटक आकर्षक देखिन्छ ।

#### वाचिक अभिनय

गीत गाउँदै अभिनय गरेमा यो वाचिक अभिनय हुन्छ । गुरुबाले निकालेको गीतलाई मादले र पुर्सुङेले छोपेर नाच्दै अगाडि जाने र पछाडि जाने तथा वरिपरि घुम्ने चलन रहेको पाइन्छ । यसरी रामायणका गीतहरू गाउँदै नाच्दै गरेमा त्यो वाचिक अभिनय हुन्छ ।

#### आहार्य अभिनय

पुरुष पात्रहरू स्त्री पात्रका वेशभूषामा सिजएर अभिनय प्रदर्शन गरिने हुनाले यो लोक नाटक आहार्य अभिनययुक्त लोक नाटक हो भन्न सिकन्छ । गुन्युका मुज्जाहरू फुकाउँदै, दुवै हातमा रुमाल नचाउँदै अभिनय गरेका मारुनीको नाच मयूरको नाचभौं देखिनु पिहरनकै कारणले हो । त्यस्तै पुर्सुडेको सेता कपडाको आकर्षण र अन्य अभिनय गर्ने मण्डलीका वेशभूषाको आकर्षणले यो लोक नाटक थप

उत्कृष्ट बनेको छ । तसर्थ आहार्य अभिनयको पनि रामायण मारुनी लोक नाटकमा महत्त्वपूर्ण भूमिका रहेको पाइन्छ ।

यसरी रामायण मारुनी लोक नाटकमा आङ्गिक, वाचिक र आहार्य गरी तीन किसिमका अभिनय महत्त्वपूर्ण मानिन्छन् । सात्त्विक अभिनय यसमा गौण अवस्थामा रहेको पाइन्छ ।

### (उ) उद्देश्य

रामायण मारुनी लोक नाटक पौराणिक विषयमा आधारित रहेको पाइन्छ । मारुनी शैलीमा प्रदर्शन गरिने यो लोक नाटकको उद्देश्य निम्नानुसार रहेको छ :-

- लोक बासीहरूलाई मनोरञ्जन प्रदान गर्नु,
- श्रीरामको भिक्त गान गरी धर्म आर्जन गर्नु,
- धर्म प्रचारद्धारा नैतिक शिक्षा प्रदान गर्न्,
- भावी सन्तितको लागि लोक संस्कृतिको परम्परालाई जोगाई राख्नु,
- > सामाजिक एकताको विकास गर्न्,
- आर्थिक सङ्गलन गरी विकास निर्माणका काममा खर्च गर्नु,

उल्लिखित उद्देश्यहरू लोक समुदायमा प्रदान गराउँदै यो लोक नाटक हालसम्म जीवन्त रहेको पाइन्छ ।

#### (क) द्वन्द्व

रामायण मारुनी लोक नाटकमा आख्यानगत द्वन्द्वको महत्त्वपूर्ण स्थान रहेको छ । राजा दशरथका तीन ओटी रानी हुँदा एक ओटा सन्तान नहुनुले उनमा मानिसक अर्न्तद्वन्द्व रहेको देखिन्छ । त्यसै गरी राम र लक्ष्मण जङ्गलमा शिकार खेल्नु र हरिणी मार्नु आदि घटना बाह्य द्वन्द्वका रूपमा आएका छन् । रामलाई चौध वर्ष वनवास पठाउँदा राजा दशरथमा मानिसक अर्न्तद्वन्द्व भएको देखिन्छ । त्यस्तै जोगीरूपी रावणले सीतालाई छल गरेर लङ्गामा लैजानु जस्ता घटना बाह्य द्वन्द्वका रूप हुन् । सीतालाई भुपडीमा नदेखेका राममा मानिसक द्वन्द्वले बास गर्न पुग्दछ । यस प्रकार रामायण मारुनी लोक नाटकको आख्यानमा प्रयुक्त द्वन्द्वले कतै कौतुहल त कतै दुःखद स्थितिको सिर्जना गराएका छन् । आन्तरिक तथा बाह्य जुन सुकै प्रकारको द्वन्द्व भए पनि यिनले कथानकलाई गितशीलता दिन तथा कौतुहलताको स्थिति सिर्जना गर्न अहम् भूमिका खेलेको पाइन्छ ।

### (ऋ) परिवेश

रामायण मारुनी लोक नाटकमा आख्यानात्मक परिवेश र नाट्य परिवेशको प्रयोग भएको छ । आख्यानले ओगटेको परिवेश आख्यानगत परिवेश हुन् भने नृत्य पक्ष अन्तर्गत समाविष्ट परिवेशहरू नाट्य परिवेश हुन् । रामायणको आख्यानगत परिवेशमा अलौकिक परिवेश अन्तर्गत रावणले रूप बदल्न सीतालाई उडाएर लङ्का पुऱ्याउन्, हनुमान उडेर सात समुन्द्र पार गरी लङ्का पुग्नु जस्ता पक्षहरू पर्दछन् भने लौकिक परिवेश अन्तर्गत राम र लक्ष्मणलाई दिक्क लाग्नु, जोगी भिक्षा माग्न हिँड्नु जस्ता कार्यहरू समाजमा घट्न सक्ने घटना क्रम हुन् । स्थानका बारेमा चर्चा गर्दा राजा दशरथको दरबार भारतको अयोध्यामा पर्ने भएकाले रामायणको कथा घटेको स्थान भारत हुन सक्ने देखिन्छ । वातावरण अन्तर्गत मूलतः करुणभाव सिर्जना गर्ने घटना क्रम हुन् र कतै कौतुहल वातावरणको सिर्जना पनि गर्न सक्ने देखिन्छ । समयका सन्दर्भमा त्रेता युगका रामको विषय भएकोले कुन समय हो त्यसको ऐतिहासिक तथ्य फेला पर्न सक्केवो देखिदैन ।

नाट्य परिवेश अन्तर्गत अन्य मारुनी लोक नाटकमा भैं गाउँ घरका आँगन, चौर, चौतारा आदि रहेका छन् । बडा दसैंको कालरात्रिका दिनदेखि वा ठाउँ विशेष अनुसार गाई तिहारे औंसीदेखि मङ्सिर महिनासम्म तथा ठाउँ विशेष अनुसार श्रीपञ्चमीसम्मका मेला, पर्व, चाड, जन्म संस्कार, पूजाआजा आदि कार्यहरूमा यो लोक नाटक प्रदर्शन गर्ने प्रचलन रही आएको छ ।

यस प्रकार रामायण मारुनी लोक नाटकमा आख्यानगत परिवेश अन्तर्गत प्रयुक्त लौकिक र अलौकिक परिवेशका देश, काल र वातावरण पर्दछन् भने नाट्य परिवेशमा अभिनयका क्रममा घटित गाउँ घरका आँगन, चोक, चौतारा आदि खुला ठाउँका देश, काल वातावरण पर्दछन् ।

## (ए) सङ्गीत र लय

रामायण मारुनी लोक नाटकमा लोक परम्परादेखि प्रचलनमा आएका मादल, मुजुरा, बाँसुरी, ढोलक आदि नेपाली बाजाहरूको प्रयोग भएको पाइन्छ । यो लोक नाटकमा सबैभन्दा महत्त्वपूर्ण सङ्गीतको साधन मादल रहेको छ । यसमा ठाउँ अनुसार सङ्गीतको ताल फरक फरक तरिकाले बजाउने गरिन्छ ।

यो नाटकको गीतको लय अन्तर्गत चरण गीतको माथिल्लो हरफ गाउँदा मध्यम लयमा गाइन्छ भने चरणका गीत गाउँदा अत्यन्तै ढिलो लयमा गाइन्छ । सोही अनुसार सङ्गीतको ताल पिन उपल्ला हरफ गाउँदा केही छिटो बजाइन्छ भने चरण गीत निकाल्दा अत्यन्तै ढिलो रुपमा बजाइन्छ । सङ्गीतको ताल र गीतको लयको संयोजनबाट रामायण मारुनी लोक नाटक रोचक बन्न सकेको देखिन्छ ।

### (ऐ) भाषा

रामायण मारुनी लोक नाटकमा लोक भाषाको प्रयोग भएको छ । लोक समुदायका व्यक्तिहरूले श्रुति परम्परामा गाउँदै आएका हुनाले ठाउँ विशेष अनुसार यसको भाषामा स्थानीय भाषिकाले प्रभाव पारेको देखिन्छ । नेपाली भाषाका केही शब्दहरू परिवर्तित रूपमा प्रयोग भएको देखिन्छ । जस्तै:-

मसी > मसीया, कागज > कागजु, बनवास > बिनवास, खेल्ने > खेलने, तिम्रो > तिमरा, भिक्षा > भिखिया, दैलो > दइली कसरी > कैसे आदि शब्दहरू परिवर्तित रूपमा आएका छन्।

परम्परादेखि गाउँदै आउनु लयमा मिठास त्याउन शब्दलाई परिवर्तन गर्नु जस्ता कार्यले यसको भाषामा कहीँ कतै खजमज भने भएको छैन । बरु शब्दको घुमाइले गर्दा यसको भाषामा थप सङ्गीत गुञ्जिएको छ । यसको दृश्य : एकमा बन्यो, दिरबार, थान, जनम जस्ता शब्दहरूका वर्णहरू एक एक पटक दोहोरिएकाले छेकानुप्रास अलङ्कार प्रयोग भएको पाइन्छ भने दृश्य : तीनमा खेलन, हामरो, एकलु, मलेनी आदि शब्दको बारम्बार आवृत्ति भएकाले वृत्यानुप्रास अलङ्कार प्रयोग भएको छ । त्यसै गरी दृश्य दुईमा प्रत्येक पाउको अन्तिम शब्द 'बन्यो' को आवृत्ति भएकोले अन्त्यानुप्रास प्रयोग भएको देखिन्छ ।

यो लोक नाटकमा राम, लछुमन, तथा कुकुर शिकार गर्ने क्रममा हरिणी विपत्तीमा पर्नु, रावणले हरेर लङ्कामा पुऱ्याइएका सीताले अशोकको रूखमुनि बसेर हे राम हे राम भनी विलाप गर्नु आदिले करुण रस सिर्जना गरेका छन्। रामले बुबा दशरथको आज्ञा पालन गर्नु, सीताले आफ्ना पित रामप्रति अत्यन्तै प्रेम देखाउनुबाट भिक्त रसको सिर्जना हुन्छ। त्यसै गरी रावणले उडाएर सीतालाई लङ्का पुऱ्याउनु, हनुमान उडेर सात समुद्र पारी लङ्कामा पुग्नुले अद्भुत रस सिर्जना भएको पाइन्छ। यस प्रकार रामायण मारुनी लोक नाटकमा स्थानीय भाषिकाको प्रभाव परे तापिन ती भाषाका शब्दले रसमा कतै खजमजाएका पाईदैन। यसमा मूलतः लोक भाषाको प्रयोग भएको कारण यो सरल एवम् करुण रस बाह्ल्य भएको लोक नाटक हो।

# (ओ) शैली

रामायण मारुनी लोक नाटक गीतको बोल, सङ्गीतको तालमा अभिनयद्वारा प्रदर्शन गरिने भएकाले यसको अभिनयको शैली मारुनी शैली हो । महिलाको वेशभूषामा सजिएका पुरुष पात्र अभिनय गर्ने भएका कारण यसको अभिनयको शैली मारुनी शैली हो । यसको कथामा वर्णित शैलीलाई हेर्दा वर्णनात्मक, गीति संवादात्मक, प्रश्नोत्तरात्मक आदि शैलीको प्रयोग भएको पाइन्छ । राजा दशरथको दरबार वर्णन, जङ्गल, लङ्का आदि ठाउँको वर्णन गरिएको पाइनुले वर्णनात्मक शैली प्रयोग भएको देखिन्छ । पात्र पात्र बिच कुराकानी भएको सन्दर्भबाट प्रश्नोत्तरात्मक शैलीको आभास हुन्छ । गायक मण्डलीले रामायणका गीतहरू गीति संवादात्मक शैलीमा प्रस्तुत गर्ने परम्परा भएकाले यो शैली रामायण मारुनी लोक नाटकको महत्त्वपूर्ण शैलीका रूपमा स्थापित भएको पाइन्छ ।

# (औ) निष्कर्ष

लोक नाटकको आवश्यक तत्त्वहरूद्वारा संरचित भएको पौराणिक लोक नाटकको रूपमा रामायण मारुनी लोक नाटक रहेको छ । लोक नाटकको स्वरूप र परिभाषाभित्र अटाउने आफ्नो मौलिक प्रवृत्ति र विशेषता यो लोक नाटकमा रहेको पाइन्छ । श्रीरामको कथामा आधारित रामायणका विभिन्न खण्डका अंशहरूलाई लोक समुदायका व्यक्तिहरूले श्रुतिपरम्पराबाट हस्तान्तरित गर्दै एउटा सशक्त लोक नाटकका रूपमा स्थापित गराएका छन्। प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रका अधिकांश भागमा गाई तिहारे औंसीका दिनदेखि मङ्सिर महिना वा श्रीपञ्चमीका दिनसम्म बडो हर्षोल्लासपूर्वक प्रदर्शन गरिने यो लोक नाटकले यहाँको सांस्कृतिक पहिचानलाई उच्च बनाएको पाइन्छ। रामायणका थोरै अंशहरू प्रस्तुत गरिए तापिन तिनले एउटा आख्यानको शृङ्खला पार गरी रोचक र कौतुहल स्थितिको सिर्जना गर्नु, पात्रहरूको प्रयोग हुनु, गीति संवादको प्रयोगले यसलाई थप सङ्गीतात्मक बनाउनु, आकर्षक अभिनयको प्रदर्शन हुनु, स्थानीय भाषिकाको प्रभाव परे तापिन सरल, सरस एवम् काव्यात्मक भाषाको प्रयोग हुनुले रामायण मारुनी लोक नाटक एक मनोरञ्जनयुक्त लोक नाटकका रूपमा स्थापित भएको छ।

# ४.४ प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको उठान र बैठान प्रक्रिया

मारुनी लोक नाटक औपचारिक रूपमा विभिन्न विधि विधानको प्रिक्तिया पूरा गरेर मात्र प्रदर्शन गरिने लोक नाटक हो। यो जुनसुकै बखतमा प्रदर्शन गर्न सिकँदैन। बड़ा दसैंको कालरात्रिका दिन अथवा गाई तिहारे औसींका दिन विधिवत् रूपमा देवीको बन्धन बाँधेर मात्र यो नाचको थालनी हुन्छ। यो लोक नाटक प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा मङ्सिर महिनाको राम्रो बार पारेर 'भैलो खाने' भन्ने एक विशेष कार्यक्रम सञ्चालन नगरुन्जेलसम्म अथवा ठाउँ विशेष अनुसार श्रीपञ्चमीका दिनसम्मा विभिन्न पर्वहरू मेला उत्सव आदिमा बड़ो हर्षोल्लासका साथ प्रदर्शन गर्ने परम्परा जीवन्त रहेको पाइन्छ। मङ्सिर महिनामा राम्रो बार पारेर 'भैलो खाने' भन्ने एक विशेष कार्यक्रम सञ्चालन गरेर अथवा ठाउँ विशेष अनुसार श्रीपञ्चमीका दिनमा मादल लगाएत सङ्गीतका सामग्रीको पूजा गरी स्वर्गमा चढाएर देवीको बन्धन फ्काएर मारुनीको कपड़ा छोड़ाएपछि त्यस वर्षका लागि साङ्गे हन्छ।

यस प्रकार आदि, मध्य र अन्त्यको निश्चित विधि विधान पूरा गरेपछि मात्र समग्र मारुनी लोक नाटकको अन्त्य हुने गर्दछ । देवी देवताको मङ्गल गान गरी सुरु भएको मारुनी लोक नाटक विभिन्न प्रिक्रियाहरू पूरा गर्दा गर्दै देवी देवताकै मङ्गल गान गरी विधिवत रूपमा मारुनी र पुर्सुडेको कपडा फ्काएपछि मात्र अन्त्य हुन्छ । यसलाई प्रथम, मध्य र अन्तिम गरी निम्नान्सार चर्चा गरिएको छ :-

### ४.४.१ मारुनी लोक नाटकको उठान प्रक्रिया

मारुनी लोक नाटक विधिवत् रूपमा विभिन्न विधि विधान प्रिक्रिया पूरा गरेर प्रदर्शन गरिने भएकोले यसको थालनी क्रम अत्यन्तै महत्त्वपूर्ण रहेको पाइन्छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रका अधिकांश ठाउँहरूमा गाई तिहारे औंसीका दिन गुरुवाको घरमा समरत बाँध्ने (देवी बाँध्ने) गरिन्छ भने कहीं कतै बडा दसैंको कालरात्रिका दिन देवीको मन्दिरमा गएर देवीको बन्धन बाँधिन्छ । यसरी देवी बाँधेपछि माङ्गलिक कार्य गरेर मारुनी लोक नाटकको सुरूवात गरिन्छ । तसर्थ यी कार्यलाई समग्र मारुनी लोक नाटकको उठान विधि वा प्रथम चरण मानिन्छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकका प्रथम चरणका प्रिक्रयाहरूलाई यस प्रकार उल्लेख गरिएको छ :-

# ४.४.१.१ बारताल र ठक्कान बजाई देवताको मान गर्नु

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रका धरैजसो ठाउँहरूमा गाई तिहारे औंसीका दिन देवीको बन्धन बाँधेर मारुनी लोक नाटकको थालनी गर्ने प्रचलन रहेको पाइन्छ । गाई तिहारे औंसीका दिन राती गुरुवाका घर सम्पूर्ण गर्राभाइ जम्मा हुन्छन् । त्यसपछि पुरुषलाई महिलाका कपडाहरू (चोली, गुन्य, पटुकी, पछुयौरी, चुरा, पोते आदि) पिहन्याइ दिएर मारुनी बनाउँछन् । त्यसै गरी अर्को एक जना पुरुषलाई फेटा, जामा, इष्टकोट, माला लगाइदिएर पुर्सुडे बनाउँछन् । अनि गुरुमादलेले ठक्कान बजाउँछ । त्यसको साथमा अन्य आवश्यक सङ्गीतका सामग्रीहरू पिन एकोहोरो बजाइन्छ । यो बजाउने प्रिक्तयालाई देवी मानेको भिनन्छ । त्यसपछि फरक ताल अनुसार गुरु मादलसिहत अन्य सहायक मादलको संयुक्त रूपबाट बार ताल बजाइन्छ र पुनः ठक्कान बजाइन्छ । त्यस अवस्थामा मारुनी र पुर्सुडेले मादल लगायत सङ्गीतका सामग्रीहरूलाई ढोगी नाच अवधिभर कुनै पिन किसिमको अनिष्ठ नहोस् भनी देवीसँग पुकार गर्दछन् । ठक्कान बजाउने क्रममा तेत्तीस कोटी देवताहरूलाई सम्भेर मान राख्ने गर्दछन् । यो मान राख्ने प्रिक्तया करिब तीन चार मिनेटसम्म एकोहोरो रूपमा बजाएर गर्ने प्रचलन रहेको पाइन्छ ।

## ४.४.१.२ समरत बाँध्नु

मारुनी लोक नाटक सुरुवात गर्नका लागि समरत बाँध्ने क्रममा एउटै देवतामा मात्रा केन्द्रित नभएर विभिन्न देवी देवताहरूमा केन्द्रित रहेको हुन्छ । यसमा विभिन्न देवी देवताहरूको स्तुति र प्रार्थना गर्दै आराधना गरिएको हुन्छ । यसो गर्नुको कारण मारुनी लोक नाटक प्रदर्शन गर्ने क्रममा कुनै किसिमको बाधा व्यावधान र अनिष्ट आइ नपरोस् भन्नु हो । समरत बाँध्नु भनेको देवताहरूबाट अनिष्ट हुँदैन भन्ने बाचा गराउनु हो । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा यसका थुप्रै पाठान्तर भेटिन्छन् । यी पाठान्तर ठाउँ अनुसार फरक फरक छन् । समरत बाँध्ने प्रिक्रयालाई विभिन्न नामहरूले चिनाएको पाइन्छ । कतै यसलाई 'समर बाँध्ने' भनिन्छ भने कतै 'समेरा बाँध्ने' भनिन्छ कतै 'गुरु भन्मरा' बाँध्ने पनि भनिन्छ भने कतै 'समरत बाँध्ने' भनिन्छ विनाए पनि समरत बाँध्नुको कारण देवी देवताहरूलाई आरधना गरी सन्तुष्ट बनाई अनिष्टबाट बच्नु र बचाउनु हो ।

समरत बाँध्ने प्रिक्रियामा मुख्य रूपमा मारुनी लोक नाटकको उत्पत्तिको जानकारी दिने, देवताको मङ्गल गान गर्ने र मारुनी, मादले तथा वाद्य वादन बाँध्ने गरी तीन प्रिक्रियाहरू अवलम्बन गर्नु पर्ने हुन्छ । तिनको जानकारी यस प्रकार दिइएको छ :-

# (क) मारुनी लोक नाटकको उत्पत्तिको जानकारी दिनु

समरत बाँध्ने प्रिक्रिया अन्तर्गत मारुनी लोक नाटकको उत्पत्तिको जानकारी दिने प्रिक्रिया पिहलो खण्डमा पर्दछ । यस खण्डमा सबैभन्दा पिहले गुरुको आराधना गिरएको हुन्छ । यो लोक नाटक प्रदर्शन गर्दा प्रयोग हुने सङ्गीत सामग्रीहरू जस्तै मादल, भ्र्याली, पैजान आदि बनाउने वस्तु, बनाउने तिरका, यिनीहरूको सिर्जना गर्ने र बजाउन सुरु गर्ने बारेमा सानो वर्णन गिरएको छ । यी सङ्गीत सामग्रीहरूलाई

महादेव भगवानले सिर्जना गरी उनैको आदेशमा बजाउन सुरु गरिएको कुरा यस खण्डमा उल्लेख गरिएको पाइन्छ । यसरी मारुनी लोक नाटकको उत्पत्ति भगवान महादेवद्वारा भएको जानकारी हुन्छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा समरत बाँध्ने प्रिक्रिया अन्तर्गत यस खण्डमा कतै नाच्ने चलन रहेको छ भने कतै बसेर गीत र सङ्गीत मात्रै प्रस्तुत गरिएको पाइन्छ । मारुनी लोक नाटकको उत्पत्तिसम्बन्धी गीतहरू गुरु भमरा नाचमा प्रस्तुत गर्ने प्रचलन पिन रहेको छ । यो गीत प्रस्तुत गरिने गुरु भमरा नाचमा दुई मारुनी, एक पुर्सुङे र दुई मादले गीतको बोल र मादलको तालमा अभिनय प्रदर्शन गर्दछन् ।

प्युठान जिल्लाको उदयपुर कोट, नयाँ गाउँ, मर्काबाङ, कोचीबाङ, तिराम र गोठीबाङ गा.वि.स. का गुरुहरू र गायकहरूबाट सङ्गलन गरिएको मारुनी लोक नाटकको उत्पत्तिको जानकारी सम्बन्धी गीतका अंशहरू यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

> पहिले सम्भाउ ग्रुज्यू बाबैलाई गुरुज्यू बाबैलाई पावै सरण उहि र पछि समभउ भेली मादल् किया हरे काठके मादल् तछाय ? सिरखण्ड खमारीको मादल् तछाए। किया हरे छालाले मादल् मोहराय? मेवा मिरग्को छालाले मादल् मोहराए। किया मसौटोको खरिया लगाए ? किट वाला मसौटोको खरिया लगाए। किया हरे लोहाके पैजरु बनाए? चोखो लोहोके पैजरु बनाए। किया हरे कसक्टोको भोलिया बनाए? काँसै केरे कसक्टोको भोलिया बनाए। यिनै भोली यिनै मादल् कस्ले सिर्जाए? ईश्वर महादेव उनैले सिर्जाए। यिनै भारती यिनै मादल् कस्ले बजाए? ईश्वरै महादेवका मैयाले बजाए। सगरुमा स्वाई जाला काली बादल् धरतीमा स्वाई जाला भोली मादल् पूर्व पश्चिम उत्तर दक्षिण सरन तुमारे।

(स्रोत : खुसलराम महरा, जोख बहादुर थापा, उदयपुर कोट , नम बहादुर घर्ती, मीन बहादुर पुन, नयाँगाउँ, भिउसन थापा, गोठीबाङ, मान बहादुर पुन, कोचीबाङ, टुक मान घर्ती, मर्काबाङ, दुर्ग बहादुर राउँ, तिराम)

## (ख) देवी देवताको मङ्गलगान गर्न्

समरत बाँध्ने प्रिक्रिया अन्तर्गत पिहलो खण्डको मारुनी लोक नाटकको उत्पित्त जानकारी सम्बन्धी प्रिक्रिया पिछ दोस्रो खण्डमा देवी देवताको मङ्गल गान गरिन्छ । पिहलो खण्डको प्रिक्रिया सकेपिछ उही पिरवेश र दृश्यका फरक लय, सङ्गीत र अभिनयका साथ तेत्तीस कोटी देवी देवताहरूका नाम सम्भेर प्रत्येक देवी देवतालाई बन्धनमा राखिन्छ र यही प्रिक्रियालाई देवी बाँध्नु भिनन्छ । देवी बाँध्नु भनेको देवी देवताहरूको मङ्गल गान गर्नु हो । तेत्तिस कोटी देवी देवताको मङ्गल गान बिना मारुनी लोक नाटकको थालनी गरेमा नाच्ने टोलीहरूमध्ये कुनैलाई अनिष्ट हुने धारणा यस लोक नाटकमा गुरुबाहरूको छ । कुनै किसिमको अनिष्ट नपरोस् भिन ठुला ठुला देवी देवताहरूलाई सम्भेदै आफ्नो गाउँका सिमे, भुमे, देवी, देउरालीलाई सिम्भिएर चारै दिशा चारै कुना बन्धन बाँधेपिछ मात्र देवी देवताको मङ्गल गान गर्ने प्रिक्रिया सिकने गुरुबाहरूले बताउँछन् । मङ्गल गान प्रिक्रियामा चोखो आङ्ग भएका मानिसहरू काम्दछन् जसलाई सरस्वती उत्रेको भिनन्छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रका अधिकांश भागमा गाई तिहारे औंसीको दिन देवी देवताको मङ्गल गान गर्ने प्रिक्रिया विधिवत् रूपमा गरिन्छ । देवी देवतालाई सम्भने यो मङ्गला चरणमा गीत गाउने टोली बाहेक प्राय: सबै गर्राभाइहरू विरपिर घेरा पारेर नाच्ने गर्दछन् । गुरुले देवी देवताहरूको नाम उच्चारण गर्दै गीत निकाल्दछ भने अन्य गायक मण्डलीले लयात्मक तिरकाले यसको गीत गाउँछन् । पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण तथा आकाश पातल गरी चारै दिशा चारै कुनाका सम्पूर्ण देवी देवताहरूलाई बाँधि सिकयो भन्दै यदि छुटेका भए हामी तिम्रो सरनमा छौँ भनी मङ्गल गान प्रिक्रया अन्त्य गरिन्छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रका विभिन्न गा.वि.स. का मुख्य गुरुहरू र गायकहरूबाट मारुनी लोक नाटकको समरत बाँध्ने प्रिक्रिया अन्तर्गत देवी देवताको मङ्गल गान सम्बन्धी गीत यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

पुरवै समभाउ रिखेश्वरी देउतालाई
रिखेश्वरी देवताले सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा ।
उत्तरै समभाउ तेत्तिस कोटी देउतालाई
तेत्तिस कोटी देवताले सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा ।
पश्चिम समभाउ वर्मवती देउतालाई
वर्मवती देवताले सेवा लेऊ हामीलाई

हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा । दिख्खिन समभाउ पाटेश्वर देउतालाई पाटेश्वर देवताले सेवा लेऊ हामीलाई हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा । आकाशैका उत्तिपन्न लेउन गुरु ज्यू आकाशैका उत्तिपन्न नौलाख तारा नौलाख ताराले सेवा लेऊ हामीलाई हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा । पातालैका उत्तिपन्न लेउन गुरु ज्यू पातालैका उत्तिपन्न हिर वासुकी नागले हिर वासुकी नागले सेवा लेऊ हामीलाई हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा ।

### मादले फर्काउने

नेपालै समभाउ पश्पति देउतालाई पशुपति देवताले सेवा लेऊ हामीलाई हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा। प्युठानै समभाउ कालिका देउतालाई कालिका देवताले सेवा लेऊ हामीलाई हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा। दाङै केरे समभाउ कएल् बराहलाई कएल् बराह देवताले सेवा लेऊ हामीलाई हमा हरे मारुलेलाई रहे रस्वा। ओखर कोट ढुङ्गे कोट जलुकेको धार पाल बराह ज्यूलाई दुधै दिम्ला धार हमा हरे मारुलेलाई रहे रस्वा। हिर गिरे समभउ कोना भाँकी देउतालाई कोना भाँकी देवताले सेवा लेऊ हामीलाई हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा। गाउँ केरे समभाउ सुन्नानी देउतालाई सुन्नानी देवताले सेवा लेऊ हामीलाई हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा।

गाउँ केरे समभाउ खड्क देउतालाई
खड्क देवताले सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा।
घरका समभाउ कुल कुलानी देउतालाई
कुल कुलानी देवताले सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा।
गाउँ केरे समभाउ सिमे भुमे देउतालाई
सिमे भुमे देवताले सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा।
गाउँ केरे मुखियाले सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा।
गाउँ केरे दिदी बहिनी सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा।
गाउँ केरे दिदी बहिनी सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा।
गाउँ केरे दिदी बहिनी सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा।
गाउँ केरे दिदी बहिनी सेवा लेऊ हामीलाई
हमा हरे मारुलेलाई रहे रसुवा।

(स्रोत : गुरुवाहरू खुसलराम महरा, जोख बहादुर, कृष्ण बहादुर बाँठा, नम बहादुर घर्ती, उदयपुर कोट, देवीराम राना, रम्दी, मीन बहादुर पुन, नयाँ गाउँ, मान बहादुर पुन, कोचीबाङ)

# (ग) मारुनी, पुर्सुङे, मादले तथा वाद्य वादन बाँध्नु

समरत बाँध्ने प्रिक्रिया अन्तर्गत दोस्रो खण्ड सिकएपछि तेस्रो खण्डका रूपमा मारुनी, पुर्सुङे तथा वाद्य वादन बाँध्ने प्रिक्रिया पर्दछ । मारुनी लोक नाटक ठाउँ अनुसार फरक फरक परम्पराका साथ बाँधिन्छ । यो रीति विधि फरक फरक ढङ्गले प्रस्तुत गरेको पाइनुले यसलाई मौलिक विशेषताका रूपमा हेर्ने गरेको पाइन्छ ।

मङ्गल गान गाइसकेपछि लगतै गुरुबाले मारुनी, पुर्सुङे अनि वाद्य वादन सामग्रीको गीत गाएर बाँध्ने प्रचलन रहेको पाइन्छ । उक्त बाँध्ने प्रिक्तिया अवलम्बन गर्नुको कारण मारुनी लोक नाटक प्रदर्शन अवधिभर कुनै किसिमको सङ्गट आइ नपरोस् भनेर गरिएको प्रिक्तिया हो । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रको विभिन्न गा.वि. स. का गुरु तथा गायक मण्डलीबाट सङ्गलन गरिएका मारुनी, पुसुङे तथा वाद्य वादन बाँध्ने गीतका अंशहरू यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

पुरवे बाँधौँ, पश्चिमैं बाँधौँ, बाँधौ चारै कुना बाँधौँला हेर सँगी लाले दुवार आकाश बाँधौँ, पत्ताल बाँधौँ, बाँधौ चारै कुना बाँधौँला हेर सँगी लाले दुवार मारुनी बाँधौँ, पुर्सुडे बाँधौँ, बाँधौ चारै कुना बाँधौँला हेर सँगी लालै दुवार मादल बाँधौँ, भोली बाँधौँ, बाँधौ चारै कुना बाँधौँला हेर सँगी लालै दुवार

(स्रोत : गुरुहरू गोपीराम रखाल, हंसपुर, भविलाल बराल, बाङ्गेसाल, इन्द्र बहादुर सारु, ढुङ्गेगढी)

### (४.४.१.३) गहना कपडा पहिऱ्याउने

पुरुष पात्रले महिलाको वेशभूषा पिहिरिएर नाच्ने भएका कारणले नै यो नाचलाई मारुनी लोक नाटक भिनएको हो । मारुनी लोक नाटक भित्र पर्ने जुनसुकै नाच पिन मारुनीको अभिनय विना प्रस्तुत हुँदैनन् । प्युठान जिल्लाको पिश्चम, दक्षिण भेगमा प्रायः गाई तिहारे औँसीको दिन देखि विधिवत् रूपमा समरत बाँधेपछि मङ्सिर महिनाको 'भैलो खाने' कायक्रम सञ्चालन नगरुनजेलसम्म वा श्रीपञ्चमीको दिनसम्मका लागि मारुनी र पुर्सुडेलाई गहना कपडा पिहऱ्याउने प्रचलन रिह आएको धारणा गुरुहरूको छ । मारुनी र पुर्सुडेलाई कपडा पिहऱ्याउँदा गीत, सङ्गीत र अभिनयको प्रदर्शन हुन्छ । गायक मण्डलीले प्रस्तुत गरेको गीतको बोल अनुसार पुर्सुडे र मारुनीले गहना कपडा शरीरमा पिहिरिदै जान्छन् । यसरी शिरदेखि पाउसम्म पिहिरिएर मारुनी र पुर्सुडेको भेषमा सिजएको हुन्छ । कपडा गहना पिहिरिने क्रम पिहलेको पुर्सुडेको हुन्छ भने पिछवाट मारुनीको हुने गर्दछ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रका विभिन्न गा.वि.स.का गुरुवा लगायत गायक मण्डलीबाट सङ्कलन गरिएका मारुनी र पुर्सुङेलाई गहना कपडा पहिऱ्याउने सम्बन्धी गीत यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

# पुर्सुङेलाई गहना कपडा पहिऱ्याउने सम्बन्धी गीत

शिरै बाँध्ने सेलिया, शिरै बाँध्ने सेलिया हो लाऊ हामरो गोसैजोलाई पिहराउँला। हिजो थियो दुनियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजी। लिलै लाउने भगुत, लिलै लाउने भगुत हो लाऊ हामरो गोसैजोलाई पिहराउँला। हिजो थियो दुनियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजोलाई पिहराउँला। हिजो थियो दुनियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजो। कानै लाउने कुण्डल, कानै लाउने कुण्डल हो लाऊ हामरो गोसैजोलाई पिहराउँला। हिजो थियो दुनियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजोलाई पिहराउँला। हिजो थियो दुनियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजोलाई रहाक्ष हो गासी लाउने रुद्राक्ष हो

लाऊ हामरो गोसैजोलाई पहिराउँला। हिजो थियो द्नियाँ, हिजो थियो द्नियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजो। क्मै लाउने मेखल्, क्मै लाउने मेखल् हो लाऊ हामरो गोसैजोलाई पहिराउँला। हिजो थियो दुनियाँ, हिजो थियो दुनियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजो। कम्मर बाँध्ने पट्की, कम्मर बाँध्ने पट्की हो लाऊ हामरो गोसैजोलाई पहिराउँला। हिजो थियो दुनियाँ, हिजो थियो दुनियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजो। कम्मर लाउने घाँघरु, कम्मर लाउने घाँघरु हो लाऊ हामरो गोसैजोलाई पहिराउँला । हिजो थियो द्नियाँ, हिजो थियो द्नियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजो। गोडी लाउने पैजान, गोडी लाउने पैजान हो लाऊ हामरो गोसैजोलाई पहिराउँला। हिजो थियो दुनियाँ, हिजो थियो दुनियाँ आजै र बाट हामरो गोसैजो।

# सिँगारूलाई (मारुनी) गहना कपडा पहिराउने गीत

शिरै लाउने बरकी, शिरै लाउने बरकी हो
पैरो बारे सिँगारू ।
यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष
आजबाट सिँगारू जनानाको भेष ।
शिरै लाउने सिन्दूर, शिरै लाउने सिन्दूर हो
पैरो बारे सिँगारू।
यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष
आजबाट सिँगारू जनानाको भेष ।
लिलै लाउने टिकिया, लिलै लाउने टिकिया हो
पैरो बारे सिँगारू ।
यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष

आजबाट सिँगारू जनानाको भेष। आँखी लाउने गाजलु, आँखी लाउने गाजलु हो पैरो बारे सिँगारू । यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष आजबाट सिँगारू जनानाको भेष। नाकै लाउने निथया, नाकै लाउने निथया हो पैरो बारे सिँगारू। यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष आजबाट सिँगारू जनानाको भेष । दन्तै लाउने बिरिया, तन्तै लाउने बिरिया हो पैरो बारे सिँगारू। यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष आजबाट सिँगारू जनानाको भेष। कानै लाउने कुण्डलु, कानै लाउने कुण्डलु हो पैरो बारे सिँगारू। यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष आजबाट सिँगारू जनानाको भेष । गली लाउने हमेल्, गली लाउने हमेल् हो पैरो बारे सिँगारू। यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष आजबाट सिँगारू जनानाको भेष। क्मै लाउने चोलिया, क्मै लाउने चोलिया हो पैरो बारे सिँगारू। यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष आजबाट सिँगारू जनानाको भेष। औंलै लाउने औंठिया, औंलै लाउने औंठिया हो पैरो बारे सिँगारू। यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष आजबाट सिँगारू जनानाको भेष। कम्मर बाँध्ने पटुकी, कम्मर बाँध्ने पटुकी हो पैरो बारे सिँगारू। यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष

आजबाट सिँगारू जनानाको भेष ।

कम्मर लाउने फरिया, कम्मर लाउने फरिया हो

पैरो बारे सिँगारू।

यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष

आजबाट सिँगारू जनानाको भेष ।

गोडी लाउने पैजरू, गोडी लाउने पैजरू हो

पैरो बारे सिँगारू।

यतीसम्म सिँगारू मरदको भेष

आजबाट सिँगारू जनानाको भेष ।

(स्रोत: नम बहादुर घर्ती, मीन बहादुर पुन, नयाँ गाउँ जोख बहादुर थापा, खुसलराम महरा, उदयपुर कोट, बल बहादुर ठेडी, मान बहादुर पुन, कोचीबाड, दुर्ग बहादुर राउँ, आनन्द बहादुर थापा, तिराम, भीउसन थापा, गोठीबाड, सेर बहाद्र खत्री, स्वर्गद्वारी खाल, देविराम राना, रम्दी)

## ४.४.२ मध्य चरण: समरत बाँधेपछि नफुकाउन्जेलसम्म प्रस्तुत गरिने प्रिक्रया

समरत बाँधेपछि मिड्सर मिहनामा 'भैलो खाने' कार्यक्रम सञ्चालन नगरुन्जेलसम्म वा श्रीपञ्चमीको दिनसम्म बिचमा गरिने विधि विधानको प्रिक्रिया नै मारुनी लोक नाटकको मध्य चरण हो। प्युठान जिल्लाको पिश्चिम दक्षिण क्षेत्रको अधिकांश भागमा देउसी भैलोसँग गाई तिहारे औँसीदेखि एकादशीका दिनसम्म घर घरमा गएर बडो हर्षोल्लासका साथ यो लोक नाटक प्रदर्शन गरिन्छ। यही बिचको समयमा गरिने मारुनी नाचसँग सम्बन्धित प्रिक्रियाहरू भैलो भट्याउने, मारुनी लोक नाटकका सम्पूर्ण हाँगाहरू प्रदर्शन गर्नु, दान माग्नु, आशिक दिनु, हरिण हरिणीको कहानी प्रस्तुत गर्नु आदि विधि विधानहरू मध्य चरणसँग सम्बन्धित छन्। मध्य चरणमा प्रस्तुत गर्ने प्रिक्रियागत चरणलाई यस प्रकार उल्लेख गरिएको छ:-

### ४.४.२.१ देउसी भैलो खण्ड

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण भेगमा मारुनी लोक नाटक विशेष गरी तिहारको देउसी भैलोसँग जोडेर प्रस्तुत गरिने कारण मध्य चरणको पिहलो प्रस्तुति देउसी भैलो खण्ड रहन्छ । मारुनी लोक नाटक वा ठुलो भैलो प्रत्येक घर घरमा देउसी भैलो खेल्न गएपिछ गुरुवाले विचमा उभिएर भैलो भट्याउँछन् भने अन्य गर्राभाइहरू विरपिर गोलो घेरा बनाएर किहले भित्र किहले बाहिर फर्केर एकै स्वरमा भैलो भन्ने गर्दछन् । यसरी भैलो पार्दा वर्ष दिनको मेलाले गर्दा खेल्न आएको सधैँ आउने छैनौँ, सधैँ तिमीले पिन दिदैनौँ भनेर घरबेटीलाई गाह्रो नमान्न अनुरोध गरिन्छ । यसरी भैलो पार्दा तिहारे औंसीका विभिन्न पूजा विधिको वर्णन, लक्ष्मी माताको वर्णन तथा घरबेटीलाई खुसी पार्न आशिक दिने गरिन्छ । त्यसै गरी दिदीको शिक्तको कारण बाटोमा भाइलाई दुःख दिने काली नाग सेती नाग पाटे

बाघहरू परास्त हुन्छन् । तसर्थ दिदी र भाइको सम्बन्ध हजारी फुलको माला जस्तै सधैँ सुन्दर एवम् अटुट रहन गएको हो भन्ने कुरा गीत मार्फत प्रस्तुत गरिन्छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रका उदयपुर कोट, नयाँ गाउँ र कोचीबाङ गा.वि.स. का गुरुबाट सङ्गलन गरिएको देउसी भैलो गीत यस प्रकार रहेको छ :-

| भैलो |
|------|
|      |
| भैलो |
|      |

(स्रोत : खुसलराम महरा, उदयपुर कोट, नमबहादुर घर्ती, नयाँ गाउँ, मीन बहादुर पुन, बल बहादुर ठेडी, कोचीबाड)

## ४.४.२.२ दान माग्ने खण्ड

दान माग्ने खण्ड मारुनी लोक नाटकको मध्य चरणको महत्त्वपूर्ण खण्ड मानिन्छ । घरबेटीको इच्छा अनुसार मारुनी लोक नाटकका विभिन्न हाँगाहरू प्रस्तुत गरेपछि यो लोक नाटकका टोलीहरूले घरबेटीसँग गीत र नाच मार्फत दान माग्दछन् । दान माग्ने खण्डमा गाइने गीत मारुनी लोक नाटकको उत्पत्तिको जानकारी सम्बन्धी प्रिक्रयाको गीतसँग मिल्दछ । मारुनी लोक नाटकमा प्रयुक्त सङ्गीत सामग्रीहरू महादेवले सिर्जना गरेका हुन् । उनैको पालादेखि नै यो लोक नाटक प्रदर्शन हुने गरेको जानकारी उदयपुर कोट गा. वि. स. का गुरु खुसलराम महरा, हंसपुर गा. वि. स. का गुरु भविलाल बरालले बताउँछन् ।

दान माग्ने खण्डमा दुई मारुनी, एक पुर्सुङे र दुई मादलेको संयुक्त संयोजनबाट अभिनय प्रदर्शन गरिन्छ । पुर्सुङेले दुई मारुनीलाई अघि पछि वरिपरि गराएर नचाउने गर्दछ । यो खण्डमा समरत बाँध्ने प्रिक्तिया अन्तर्गत मारुनी लोक नाटकको उत्पत्तिको जानकारी सम्बन्धी प्रिक्तयाका गीतहरू प्रयोग गरिएको हुन्छ, जुन प्रथम चरणमा नै प्रस्तुत गरिएको छ ।

### ४.४.२.३ आशिक खण्ड

मारुनी लोक नाटकको मध्य चरणको दान माग्ने खण्ड सिकएपछि दान दिइएका घर बेटीलाई आशीर्वाद दिँदै यो लोक नाटक प्रस्तुत गरिन्छ । यो लोक नाटकमा आशीर्वाद दिँदा साना अथवा ठुला जुनसुकै पञ्च भाइले दिएको भए पिन त्यो आशिक लाखौ लाख वर्षसम्म पुगिरहोस् भनेर पुकारिन्छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा मारुनी लोक नाटक प्रदर्शन गर्ने क्रममा आशिक दिँदा घरबेटी मुखिया र मुखेनी बाँसभौ नुग्दासम्म काँसभौं फुल्दासम्म बाँचिरहुनु भिनन्छ । दुबोभौं फैलिनु, पातीभौं मौलाउनु, घरभिर सुनचाँदी, अन्न, कपडा, नुन तथा गोठभिर गाई भैंसी लाखौं लाख वर्षसम्म रही रहनु भनेर विभिन्न तरिकाले आशीर्वाद दिइन्छ ।

यो आशिक खण्डको मारुनी लोक नाटकमा दुई मारुनी, एक पुर्सुङे र दुई मादलेले अभिनय प्रदर्शन गर्दछन् । घर बेटीले थालमा बत्ती बाली दिएको दानलाई मारुनीले हातमा राखेर नचाउँदछ । गीत सिकन लाग्दा मारुनीले दीपको पालामा चामल राखि दिएर सम्पूर्ण आशीर्वाद पुगि जाओस् भनी घरबेटीलाई आशीर्वादको सह भिन्याउने अनुरोध गर्दछ । यसरी यो खण्ड सिकएपछि मारुनी लोक नाटकका टोलीहरू बारताल बजाउँदै अर्को घर तर्फ प्रस्थान गर्दछन् ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा पर्ने उदयपुर कोट, नयाँ गाउँ, बाङ्गेसाल, हंसपुर, तिराम, गा. वि. स. का गुरुहरू तथा गायकहरूबाट सङ्कलन गरिएको आशिका खण्डको गीत यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

हिम चुलीको थाम थाम लाग्यो भुल्के घाम मुखिया र मुखेनीको आँगनुमा नचरुको राम मुखियाले दिएको दान शिरै चढाउँला पाँचै पुत्र होइ जाउन राजै तिनै कन्या होइ जाउन दाबु लाउने अनाज होइ जाउन राजै घरै भिरयोस् मधेसुको कपडाले राजै घरै भिरयोस् भोटेको नुनले राजै घरै भिरयोस् बेलायतको सुनले राजै घरै भिरयोस् गाई करे गोठियाले राजै गोठै भिरयोस् भेंसी करे गोठियाले राजै गोठै भिरयोस् बाखी करे खोरियाले राजै गोठै भिरयोस् बाखी करे खोरियाले राजै खोरै भिरयोस् बाँस भें नुहे राजै काँस भें फुले दुबो भें गजाए राजै पाती भें मौलाय बाँची रहनु मुखिया र मुखेनी लाखै भिरहोस् पञ्चै भाइले दिएको आशिक पुगी जाओस् जुगै जुग रही रहे राजै शिरै सिँधुर हामी त जान्छों पुरवै दिशा शिरै सिँधुर

(स्रोत : खुसलराम महरा, जोख बहादुर थापा, उदयपुर कोट, भविलाल बराल, बाङ्गेसाल, गोपीराम रखाल, हंसपुर, दुर्ग बहादुर राउँ, तिराम)

## ४.४.२.४ बिहानी खण्ड : हरिण हरिणी र चरीको गीत

मारुनी लोक नाटकका विभिन्न भागहरू रातभर प्रदर्शन गरेपछि बिहान हुने बेलामा अनिवार्य रूपमा हिरण हिरणीको संवादमूलक विषयमा आधारित गीत प्रस्तुत गर्नु पर्दछ । त्यसै गरी विभिन्न चरीको नाम अनुसार बिहानी सङ्केतको सम्बन्धमा पिन गीत प्रस्तुत गर्ने प्रचलन रहेको पाइन्छ । बिहान भएपछि हिरणहरू उठेर वनितर गएको र अब घरका व्यक्तिहरू पिन उठेर काम काजमा लाग भनेर यो गीत मार्फत घरका परिवारलाई अनुरोध गरिने धारणा नयाँ गाउँ गा. वि. स का नम बहादुर घर्तीले बताउँछन् । हिरण र हिरणीको गीत मार्फत कलम, मसी, कागज, लौरो कसरी निर्माण भएको हो भन्ने जानकारी प्राप्त हुने भएकोले यो मारुनी लोक नाटकको महत्त्व अत्यन्तै रहेको पाइन्छ । गीतमार्फत विहानपखको भुत्के घाममा चरीको प्वाँख भित्किनुले पूर्व दिशा खुलेर घाम लागी सक्यो घरका सदस्यहरू पानी धारा, पधेरो तथा मेलापात जाने समय भएको जानकारी दिएको हो भनेर बाड्साल गा.वि.स. का गुरुबा भिवलाल बरालले बताउँछन् । यसरी वनका पशु पंक्षीलाई सम्भेर घरको पारिवारिक कियाकलापमा गएर समेटिएको यो गीतले एकातर्फ विरह भाव सिर्जना गराउँछ भने अर्कोतर्फ प्रत्येक घरका परिवारलाई महत्त्वपूर्ण सन्देश प्रदान गरेको पाइन्छ ।

मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत प्रस्तुत गरिने हरिण हरिणी र चरीको गीतमा दुई मारुनी, एक पुर्सुङे र दुई मादलेले अघिपछि वरिपरि गरेर नृत्य प्रदर्शन गर्दछन् । गुरुबाले यो गीत निकालेपछि अन्य गायक मण्डलीले छोपेर लामो लयमा गाउने गर्दछन् । यो गीतमा ढोलक र मजुरा जस्ता वाद्य वादनले पनि श्रुति रम्य बनाउँछ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रका नयाँ गाउँ, बाङ्शाल, उदयपुर कोट गा.वि.स का गुरुबाहरू तथा गायकहरूबाट सङ्कलन गरिएको हरिण र चरीको गीतका अंशहरू यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

## हरिण हरिणीको गीत

हरिण: कुखुरीले डाकै छोड्यो

उठमा रे हरिणी जाउ विन्द्रै वनमा

लेक लेक गइ जाउँला नियाल टुसा खाउँला

उठमा रे हरिणी जाउ विन्द्रै वनमा

लेक लेक गइ जाउँला चिसो हावा खाउँला

उठमा रे हरिणी जाउ विन्द्रै वनमा

खोली खोली जाउँला चिसो पानी खाउँला

उठमा रे हरिणी जाउ विन्द्रै वनमा

हरिणी: आज राती सपनीमा के देखे मैले

उठमा रे हरिण जाउ विन्द्रै वनमा

हरिणको हर मुनि रगतुको पोखरी

उठमा रे हरिण जाउ विन्द्रै वनमा

हरिणको छाला काटी कागजु बनाए

उठमा रे हरिणी जाउ विन्द्रै वनमा

हरिणको रगतको मसीया बनाए

उठमा रे हरिणी जाउ विन्द्रै वनमा

हरिणको खुट्टै काटी लउरी बनाए

उठमा रे हरिणी जाउ विन्द्रै वनमा

(स्रोत : नम बहाद्र घर्ती, मीन बहाद्र पुन, नयाँ गाउँ, खुसल राम महरा, उदयपुर कोट)

### चरीको गीत

बिहानै पखको भुल्केको घाम हे हे मजुरै चरीको प्वाँखै भल्कियो बिहानै पखको भुल्केको घाम हे हे ढुक्रै चरीको प्वाँखै भल्कियो बिहानै पखको भुल्केको घाम हे हे कालिजै चरीको प्वाँखै भिल्कियो बिहानै पखको भुल्केको घाम हे हे न्याहलै चरीको प्वाँखै भिल्कियो

(स्रोत: भविलाल बराल, बाङ्शाल)

एवम् प्रकारले यो गीतमा चरीको नामहरू बढाउँदै लैजान सिकने गुरूबाको धारणा रहेको छ ।

## ४.४.३ अन्तिम चरण : मारुनी लोक नाटकको बैठान प्रक्रिया

मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत मध्य चरणको प्रिक्रिया सिकएपछि अन्तिम चरण बैठान प्रिक्रिया रहन्छ । प्युठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण क्षेत्रमा मारुनी लोक नाटकको अन्त्य मुख्यत मङ्सिर मिहनामा पर्ने गरी राम्रो बार पारेर 'भैलो खाने' भन्ने विशेष कार्यक्रममा सरस्वती पूजा गरेर देवी बन्धन फुकाई मारुनी र पुर्सुडेका कपडा छोडाए पछि हुने गर्दछ । प्युठान जिल्लाको अध्ययन क्षेत्रमा मारुनी लोक नाटकको अन्त्य गर्ने दिनलाई सिंगारू फुकाउने, भैलो खाने, देवी फुककाउने आदि नामले परिचित रहेको पाइन्छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा मारुनी लोक नाटकको अन्त्य गर्ने विधि विधानको प्रिक्रिया ठाउँ अनुसार सामान्य फरक देखिए तापिन मुख्य विधि विधान भने एउटै रहेको पाईन्छ । अन्तिम चरणका प्रिक्रियाहरूलाई यस प्रकार उल्लेख गरिएको छ :-

### ४.४.३ .१ उत्पन्न प्रक्रिया

मारुनी लोक नाटकको अन्तिम चरणमा उत्पन्न प्रिक्तया रहेको छ । पृथ्वीमा उत्पन्न भएका सिजव वस्तुहरू किन र के कामका लागि उब्जेका हुन् भन्ने सन्दर्भ यस प्रिक्तयामा उल्लेख गिरएको छ । 'भैलो खाने' कार्यक्रम सञ्चालन गरी मारुनी लोक नाटक अन्त्य गर्ने क्रममा मनुष्य लगायत अन्य जीव जनावरहरूको सृष्टि भए पछि यिनीहरूले गरेको क्रियाकलापबाट मारुनी लोक नाटकको उत्पन्न भएको र लोक समुदायमा यसको परम्परा जीवित रहेको कुरा प्युठान जिल्ला उदयपुर कोट गा. वि. स. का गुरुहरू खुसलराम महरा र जोख बहादुर थापाले बताउँछन् । उत्पन्न प्रिक्रिया सम्बन्धी गीत गाउँदा गायक मण्डली बाहेक सबै गर्राभाइहरू विरपिर घेरा पारेर नाच्ने गर्दछन् । गुरुबाले निकालेको गीत गायक मण्डलीले छोपेर लयबद्ध तरिकाले प्रस्तुत गर्दछन् । यो प्रिक्रिया अनुरूपको गीतको अंश यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

उब्जैलो उब्जैलो उब्जैलो उब्जैलो राजा पुत्र उब्जैलो हात्ती घोडा उब्जैलो गधा ऊँट कहाँ उब्जे हो सारी सुगुवा कहाँ उब्जे हो राजा पुत्र

कहाँ उब्जे हो हात्ती घोडा कहाँ उब्जे हो गधा ऊँट टोडकै उब्जे सारी सुगुवा कोखिया उब्जे राजा पुत्र लाहासै उब्जे हात्ती घोडा मधेर उब्जे गधा ऊँट किया कामका सारी स्ग्वा किया कामका राजा पुत्र किया कामका हात्ती घोडा किया कामका गधा ऊँट पढ्ने कामका सारी स्ग्वा राज्य धान्न कामका राजा पुत्र चढ्न कामका हात्ती घोडा लदाउन कामका गधा ऊँट कियाले बाँधे सारी सुगुवा कियाले बाँधे राजा पुत्र कियाले बाँधे हात्ती घोडा कियाले बाँधे गधा ऊँट पिञ्जरीयाले बाँधे सारी स्ग्वा वचनले बाँधे राजा पुत्र दाम्लीले बाँधे हात्ती घोडा साङ्लीले बाँधे गधा ऊँट

(स्रोत : खुसल राम महरा, जोख बहादुर थापा, उदयपुर कोट)

### ४.४.३ .२ बिदा माग्ने प्रक्रिया

बड़ा दसैंको कालरात्रिका दिन अथवा गाई तिहारे औँसीका दिन तेत्तिस कोटी देवी देवता लगायत गुरु, सम्पूर्ण गर्रा मण्डली र सङ्गीतका सामग्रीलाई बाँधिएको बन्धन यस चरणमा आउँदा विदा माग्ने गरिन्छ । समरत बाँध्ने क्रममा जस्तै देवी देवताहरूको नाम लिँदै तिनै देवी देवतासँग बिदा माग्ने गरिन्छ । मारुनी लोक नाटक प्रदर्शन अवधिभर कुनै किसिमको अनिष्ट नहोस् भनेर रक्षा गर्नका लागि बन्धनमा बाँधिएका देवी देवतालाई फुकाउनका लागि बिदा माग्ने प्रचलन रही आएको पाइन्छ । 'भैलो खाने' कार्यक्रमका दिन गुरुबाले बिदा माग्ने गीत निकालेपछि अन्य गायक मण्डलीले स्वर मिलाएर गाउने गर्दछन् र सबै गर्रा भाइहरू वरिपरि घेरा मारेर नाच्ने गर्दछन् । मारुनी, पुर्सुडे र मादले पनि घेरामा नै समावेश भई नृत्य प्रदर्शन गर्दछन् । बिदा माग्ने प्रिक्रया सम्बन्धी गीत यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

#### बिदा माग्ने गीत

बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै आकाशकै सूर्य, चन्द्र देवताले बिदा देऊ । बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै आकाशकै नौलाख तारा, देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै पत्तालका हरिदेव बास्की देवताले बिदा देऊ । बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै पुरवैको गुजेश्वरी देवताले बिदा देऊ । बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै पश्चिमैको बुकेश्वरी देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै उत्तरैको घैलावती देवताले बिदा देऊ । बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै दिखनेको पाटेश्वरी देवताले विदा देऊ । बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै ऐरावती रेखिश्वरी देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै ढुङ्गे गडी, सुङ्गे गडी पालु देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै गैरी घाट देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै तिरामकै सिमे भूमे देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै अरङ खोला खोले भाँकी देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै देवीथान खड़कवती देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै पाथि हाल्ने साल भाँकी देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै चावे खोला रिठे भाँ की देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै

कात्रे खोला क्ना भाँकी देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै विज्वारका काली देवताले बिदा देऊ । बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै ज्म्री शिर लम्च्याङ पाल् देवताले बिदा देऊ । बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै जिज् भाँकी देवताले बिदा देउ बिदा देऊ देवै बिदा देऊ देवै कालिका बहरा देवताले बिदा देऊ । बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै मण्डली देवी देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै सुन्नानी खड्कवती देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै हामरा मादल्ले देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै हामरा मारुनी देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै हामरा भयाली देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै हामरा पैजन देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै छहरा, पहरा, भूत, प्रेत देवताले बिदा देऊ । बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै खोला नाला देवी देउराली देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै. बिदा देऊ देवै गैरा गाउँका देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै चेलीबेटी दिदी बहिनी देवताले बिदा देऊ। बिदा देऊ देवै, बिदा देऊ देवै यसै घरका कुल कुलानी देवताले बिदा देऊ ।

(स्रोत : नम बहादुर घर्ती, मीन बहादुर पुन, नयाँ गाउँ, बल बहादुर ठेडी, मान बहादुर पुन, कोचीबाङ, खुसलराम महरा, जोख बहादुर थापा, उदयपुर कोट, सेर बहादुर खत्री, स्वर्गद्वारी खाल)

# ४.४.३ .३ गहना कपडा फुकाउने प्रिक्रया

मारुनी लोक नाटकमा बडा दसैंको कालरात्रिका दिन अथवा गाई तिहारे औंसीका दिन विधिवत् रूपमा समरत बाँधेर (देवी बाँध्नु) सिँगारु र पुर्सुडेलाई पिहराइएका गहना कपडाहरू 'भैलो खाने' कार्यक्रममा विधिवत् रूपमा देवी देवतासँग बिदा मागेपछि उक्त गहना कपडाहरू फुकाएपछि यो लोक नाटक त्यस वर्षका लागि साङ्गे हुन्छ भन्ने धारणा प्युठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण भेगका गुरुबाहरूको रहेको छ । यहाँ सिँगारु र पुर्सुडेका गहना, कपडा फुकाउँदा गीत, सङ्गीत र अभिनयको प्रदर्शन हुन्छ । गायक मण्डलीले प्रस्तुत गरेको गीतको बोल अनुसार अभिनय गरेका सिँगारु र पुर्सुडेले शिरदेखि पाउसम्म क्रमैसँग गहना कपडाहरू फुकाउँदै गुन्द्रीमाथि राख्दै गइन्छ । यो प्रिक्रया गुरुबा, गायक मण्डली, मारुनी, पुर्सुडे, ढँटुवारे लगायत सबै गर्राभाइहरू गोलो घेरा पारेर विर्पिर विस्तारै घुम्दै गीत र सङ्गीतको तालमा गरिन्छ । सम्पूर्ण गहना र कपडा फुकाई सकेपछि सिँगारु र पुर्सुडे मर्द वा पुरुष हुन्छन् । गहना र कपडा फुकाउने क्रममा पहिला पुर्सुडेको फुकाइन्छ भने पछिबाट सिँगारुको फुकाउने प्रचलन रहेको पाइन्छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रको प्रायजसो भागमा सिँगारु (मारुनी) र पुर्सुङे फुकाउने गीत मिल्दो जुल्दो अवस्थामा भेटिएको पाइन्छ । यो क्षेत्रको विभिन्न गा. वि. स. का गुरुबाहरू र गायक मण्डलीबाट सङ्कलन गरिएको मारुनी र पुर्सुङे फ्काउने गीत यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

# पुर्सुङे (गोसैजो) फुकाउने गीत

शिरै लाउने पगरी, शिरै लाउने पगरी हो फिकिमा राख गोसैजो आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो गोसैजो, हिजो थियो गोसैजो हो आज र बाट दुनियाँको भेष। लिलै लाउने भगुत, लिलै लाउने भगुत हो हिजो थियो गोसैजो, हिजो थियो गोसैजो आज र बाट दुनियाँको भेष। फिकिमा राख गोसैजो आज र बाट सरगै चढाउँला। कानै लाउने कुण्डली, कानै लाउने कुण्डली हो फिकिमा राख गोसैजो

हिजो थियो गोसैजो, हिजो थियो गोसैजो हो आज र बाट दुनियाँको भेष। गली लाउने लुद्रछि, गली लाउने लुद्रछि हो भिकिमा राख गोसैजो आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो गोसैजो, हिजो थियो गोसैजो हो आज र बाट दुनियाँको भेष। कुमै लाउने मेखलु, कुमै लाउने मेखलु हो भिकिमा राख गोसैजो आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो गोसैजो, हिजो थियो गोसैजो हो आज र बाट दुनियाँको भेष। कम्मर बाँध्ने पट्की, कम्मर बाँध्ने पट्की हो भिकिमा राख गोसैजो आज र बाट सरगै चढाउँला । हिजो थियो गोसैजो, हिजो थियो गोसैजो हो आज र बाट द्नियाँको भेष। कम्मरै लाउने घाँघर, कम्मरै लाउने घाँघर हो भिकिमा राख गोसैजो आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो गोसैजो, हिजो थियो गोसैजो हो आज र बाट द्नियाँको भेष। गोडी लाउने पैजरु, गोडी लाउने पैजरु हो भिकिमा राख गोसैजो आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो गोसैजो, हिजो थियो गोसैजो हो आज र बाट दुनियाँको भेष।

(स्रोत : नम बहादुर घर्ती, मीन बहादुर पुन, नयाँ गाउँ, खुसलराम महरा, जोख बहादुर थापा, उदयपुर कोट, दुर्ग बहादुर राउँ, आनन्द कुमार थापा, तिराम, भविलाल बराल, बाङ्गेसाल)

# मारुनी (सिँगारु) फुकाउने गीत

शिरै बाँध्ने बरकी, शिरै बाँध्ने बरकी हो फिकिमा राख सिँगारु

आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। शिरै लाउने सिन्दुर, शिरै लाउने सिन्दुर हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। लिलै लाउने टीकिया, लिलै लाउने टीकिया हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। आँखी लाउने गाजल्, आँखी लाउने गाजल् हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। नाकै लाउने निथया, नाकै लाउने निथया हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। कानै लाउने कुण्डल्, कानै लाउने कुण्डल् हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। दन्तै लाउने बिरिया, दन्तै लाउने बिरिया हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो

आज र बाट मर्दको भेष। गली लाउने हमेली, गली लाउने हमेली हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। क्मै लाउने चोलिया, क्मै लाउने चोलिया हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। हातै लाउने ठोकिया, हातै लाउने ठोकिया हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। औंली लाउने अँगुठी, औंली लाउने अँगुठी हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। कम्मर बाँध्ने पट्की, कम्मर बाँध्ने पट्की हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। कम्मर लाउने फरिया, कम्मर लाउने फरिया हो भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष। गोडी लाउने पैजरु, गोडी लाउने पैजरु हो

भिकिमा राख सिँगारु आज र बाट सरगै चढाउँला। हिजो थियो सिँगारु, हिजो थियो सिँगारु हो आज र बाट मर्दको भेष।

(स्रोत : नम बहादुर घर्ती, मीन बहादुर पुन, नयाँगाउँ, खुसलराम महरा, कृष्ण बहादुर बाँठा, जोख बहादुर थापा, उदयपुर कोट, टुकमान घर्ती, मर्काबाङ, इन्द्र बहादुर सारु, ढुङ्गेगडी, देविराम राना, रम्दी)

### ४.४.३ .४ बाचा बाँध्ने प्रक्रिया

मारुनी लोक नाटकको अन्तिम चरण अन्तर्गत बाचा बाँध्ने प्रिक्रिया पिन अनिवार्य रूपमा रहेको पाइन्छ । मारुनी र पुर्सुङ्गेको गहना कपडा फुकाएपछि बाचा बाँध्ने प्रिक्रिया सुरुवात हुन्छ । गुरुबा, कपडा गहना फुकाएका मारुनी, पुर्सुङे मादले लगायत सबै गर्राभाइहरू गोलो घेरा बनाई विरेपिर विस्तारै घुम्दै गुरुबाले निकालेको गीत घेरामा उपस्थित सबैले लय मिलाएर गाउने गर्दछन् । प्रस्तुत गीत अत्यन्त मार्मिक एवम् हृदय स्पर्शी भएकाले सबै गर्राभाइहरूलाई भावुक बनाउँछ । बाच्यौं भने अर्को साल साह रीति जनाउँला, मऱ्यौं भने अर्केले मनाउँला भन्ने जस्ता अत्यन्तै मार्मिक एवम् भावुक गीत बाचा बाँध्ने प्रिक्रयामा प्रस्तुत गरिएको हुन्छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रका विभिन्न गा. वि. स का गुरुबाहरू र गायक मण्डलीबाट सङ्कलन गरिएका बाचा बाँध्ने गीत यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

बाँची रहे गुरु ज्यू, बाँची रहे गुरु ज्यू हो
आइ र मास तिमीले हामीले साह रीति जनाउँला।
मन्यौं भने गुरु ज्यू, मन्यौं भने गुरु ज्यू हो
अरकैले साह रीति जनाउँला।
बाँची रहे गुरु ज्यू, बाँची रहे गुरु ज्यू हो
तिमीलाई निमित बोलाउँला।
बाँची रहे मादले, बाँची रहे मादले हो
आइ र मास तिमीले हामीले साह रीति जनाउँला।
मन्यौं भने मादले, मन्यौं भने मादले हो
अरकैले साह रीति जनाउँला।
बाँची रहे मादले, बाँची रहे मादले हो
तिमीलाई निमित बोलाउँला।
बाँची रहे पुर्सुङे, बाँची रहे पुर्सुङे हो
आइ र मास तिमीले हामीले साह रीति जनाउँला।
मन्यौं भने पुर्सुङे, मन्यौं भने पुर्सुङे हो
आइ र मास तिमीले हामीले साह रीति जनाउँला।
मन्यौं भने पुर्सुङे, मन्यौं भने पुर्सुङे हो

अरकैले साह रीति जनाउँला । बाँची रहे पुर्स्डे, बाँची रहे पुर्स्डे हो तिमीलाई निमति बोलाउँला। बाँची रहे सिँगारु, बाँची रहे सिँगारु हो आइ र मास तिमीले हामीले साह रीति जनाउँला। मऱ्यौं भने सिगारु, मऱ्यौं भने सिगारु हो अरकैले साह रीति जनाउँला । बाँची रहे सिँगारु, बाँची रहे सिँगारु हो तिमीलाई निमति बोलाउँला । बाँची रहे सङ्मा साथी, बाँची रहे सङ्मा साथी हो आइ र मास तिमीले हामीले साह रीति जनाउँला । मऱ्यौं भने सङ्मा साथी, मऱ्यौं भने सङ्मा साथी हो अरकैले साह रीति जनाउँला । बाँची रहे सङ्मा साथी, बाँची रहे सङ्मा साथी हो तिमीलाई निमति बोलाउँला । बाँची रहे दिदी बहिनी, बाँची रहे दिदी बहिनी हो आइ र मास तिमीले हामीले साह रीति जनाउँला । मऱ्यों भने दिदी बहिनी, मऱ्यों भने दिदी बहिनी हो अरकैले साह रीति जनाउँला । बाँची रहे दिदी बहिनी, बाँची रहे दिदी बहिनी हो तिमीलाई निमति बोलाउँला। बाँची रहे चारक्ने आँगन्, बाँची रहे चारक्ने आँगन् हो आइ र मास तिमीले हामीले साह रीति जनाउँला। मऱ्यौं भने चारक्ने आँगन्, मऱ्यौं भने चारक्ने आँगन हो अरकैले साह रीति जनाउँला। बाँची रहे चारक्ने आँगन, बाँची रह चारक्ने आँगन हो तिमीलाई निमति बोलाउँला।

(स्रोत : गुरुबाहरू खुसलराम महरा, जोख बहादुर थापा, उदयपुर कोट, नम बहादुर घर्ती, मीन बहादुर पुन, नयाँ गाउँ, सेर बहादुर खत्री, स्वर्गद्वारी खाल, बल बहादुर ठेडी, कोचीबाङ, टुकमान घर्ती, मर्काबाङ, आनन्द कुमार थापा, दुर्ग बहादुर राउँ, तिराम, देविराम राना, रम्दी)

## ४.४.३ .५ भोग दिन्

मारुनी लोक नाटकको अन्तिम चरणको अन्तिम प्रिक्तियाको रूपमा भोग दिनु रहेको छ । यस प्रिक्तिया अन्तर्गत मारुनी र पुर्सुडेको गहना कपडा फुकाएपछि उक्त गहना, कपडा लगायत मादल, मुजुरा, बाँसुरी, ढोलक आदि सामग्रीहरू गुन्द्रीमा राखिन्छ । त्यसै गरी फुल, पाती, चोखो धजा, धुप बत्ती आदि पूजा सामग्री उक्त गुन्द्रीमा नै राखेर कुखुराको भाले पोथी काटेर उल्लिखित सामग्रीहरूमा खुन चढाई भोग दिने प्रचलन रही आएको छ । मालुकाको एउटा पातमा भालेको रगत अर्को पातमा पोथीको रगत राख्ने गरिन्छ र कोथी हेरिन्छ । भालेको कोथीमा फोका परे पुरुषलाई राम्रो हुन्छ, फोका नपरेमा नराम्रो हुन्छ । त्यसै गरी पोथीको कोथीमा फोका परे महिलालाई राम्रो हुन्छ, फोका नपरेमा नराम्रो हुन्छ भन्ने धारणा गुरुबाहरूको रहेको छ । त्यस्तै भोग दिएको भालेले दाहिने चापेमा नाच्ने टोलीलाई र पोथीले देब्रे चापेमा मारुनी नाच्नेलाई राम्रो हुने गर्दछ । यदि दुवै भाले पोथीले विपरीत दिशा चापे भने दुर्घटनाको खतरा हुने देखिन्छ । त्यसपछि गुरु मादलेले मादल टाउकोमा राखी ठक्कान ठोकेर सर्गमा चढाउँछ । उक्त गुरु मादल अर्को सालको साउने सङ्क्रान्तिका दिन मात्र फुकाएर बजाउने प्रचलन रहेको छ । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा भोग दिने प्रिक्तिया सम्बन्धी गीत गुरुबाद्वारा यसरी प्रस्तुत गरिन्छ :-

धुमुमा धुमु बज्यो हेर मादलु छेगडीको दिम्ला भोग छेगडीको भोगले आन्न मेरो सोर घोर धुमुमा धुमु बज्यो हेर मादलु परेवाको दिम्ला भोग परेवाको भोगले आन्न मेरो सोर घोर धुमुमा धुमु बज्यो हेर मादलु मुरगीको दिम्ला भोग मुरगीको भोगले आयो हेर मेरो सोर घोर यतिखम्म मादलु हामीले बजायौँ आजबाट मादलु सरग चढायौँ

(स्रोत : गुरुबाहरू खुसल राम महरा, कृष्ण बहादुर बाँठा, जोख बहादुर थापा- उदयपुर कोट, बल बहाद्र ठेडी-कोचीबाङ, भिउसन थापा-गोठीबाङ)

प्युठान जिल्लाको दक्षिण भेगमा भोग दिने प्रिक्रिया अन्तर्गत चामलको पिठोको रेखीले मादल, बाँसुरी, पैजरु, मुजुरा, चन्द्र, सूर्य, तारा, हनुमानजी, भालु मयूर आदिको चित्र बनाइन्छ । त्यस चित्र माथि सङ्गीतका सामग्रीहरू फुल, पाती, धुप आदि राखी तिथौंली (मन्त्र) गरिन्छ । तिथौंली गर्दा सबै सङ्गीतका बाजाहरू बजाइन्छ र कुखुराको भालेको भोग पिन दिइन्छ । भोग दिने क्रममा प्रयोग गरिने तिथौंली यस प्रकार रहेको छ :-

आदि दियो गणपित, ब्रम्हा, विष्णु, शिव शिक्त चारै वेद पञ्च बारह ननाउ आदि दियो नवै ग्रह, चन्द्रादी देवता, पार्वती देवता, सर्गलोक, इन्द्रावती देवता मनु, मण्डलु, अङ्कु, पर्वत सप्तरेखी, सात सूर्य, सात समुन्द्र, सन्त दिवको चौध भवानी अवसित सितलङ, मनी कर्निका, काल भैरव, विशेश्वर फालाको तिर्थ, बराह तिर्थ, गोकुल तिर्थ, अत्त जुवाला, मालिका भुवानी सरजु सङ्गमा अजुद्धे नगरी, पितराम, लछुमन, भरत लङ्गा पती राउन्ने मदुदरी, वागमती, विष्णुमती, दुर्लुवय, सोवा लङ्ग, रमा नङ, रस वर गुम्फा सत्तेवती माधे मुधे मर्स्याङ्दी, सेती, गण्डकी, भागी रथी चम्फा गन्दी, तिर्सुल गङ्गा, सत्त धारा, सङ्गमा, देव घण्ट माहा लिङ्ग, परवासह पोखरी, निकट नीलकण्ठ, नेपाल पशुपित नाथ देवता, खोङ रितु, कुल देवता, गैदु चन्दी, देवी देउराली, भुमे भुएर, गृहमाता चतुर, दशतारी देवता, एकन वही पञ्च, सबै यो एकादशी रहुवार द्वादशी चोखा तिमेल तेत्तिस कोटी देवता समेतम् समेरणम् सम्पूणम् शुभम्।

(स्रोत : गुरुबाहरू भविलाल बराल - बाङ्गेसाल, इन्द्र बहादुर सारु-ढुङ्गे गडी, गोपी राम रखाल-हंसपुर)

उल्लिखित भोग दिने प्रिक्रिया समापन गरेपछि प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा मारुनी लोक नाटकको अन्त्य भएको मानिन्छ ।

### ४.५ निष्कर्ष

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटक प्रायजसो ठाउँमा गाई तिहारे औँसीका दिन विधिवत् रूपमा समरत बाँधेर (देवी बाँध्न) सुरुवात गरिन्छ । समरत बाँधेने क्रममा गुरुवाको घरमा सबै गर्राभाइहरू जम्मा भई गुरु मादले लगायत अन्य सङ्गीत मण्डलीले वारताल तथा ठक्कान ठोकी देवी देवतालाई सम्भेर मान राख्ने गर्दछन् । यो लोक नाटकमा सङ्गीत सामग्रीहरू कसरी उत्पत्ति भए ? कसले सुरुवात गरे ? भन्ने सन्दर्भमा महादेव देवताले सिर्जाएको र उनैले नै सुरुवात गरेको कुरा गीतको माध्यमबाट प्रस्तुत हुन्छ । उक्त गीत प्रस्तुत गर्ने क्रममा गीतको बोल, सङ्गीतको ताल अनुसार दुई मारुनी, एक पुर्सुङे, दुई मादले लगायत सर्व गर्राभाइहरू विरपिर गोलो पारेर घुम्दै नाच्ने परम्परा रहेको छ । तेत्तिस कोटी देवी देवताको नाममा मङ्गल गान गरिन्छ । मङ्गल गान नगरी मारुनी लोक नाटक थालनी गरेमा कुनैलाई अनिष्ट हुने धारणा गुरुबाहरूको छ । यस क्रममा मारुनी, पुर्सुङे, मादले लगायत सबै वाच वादनमा कुनै हानी नहोस् भनेर बाँधिन्छ । मङ्गल गान गर्दा चोखो आङ्ग भएको व्यक्ति काम्ने गर्दछ जसलाई सरस्वती उत्रेको भनिन्छ । मारुनी र पुर्सुङेलाई गहना कपडा पहिराई गाउँ गाउँमा गएर नृत्य प्रदर्शनका लागि तयार गरिन्छ । यो प्रिक्रयामा मारुनी लोक नाटकको प्रथम चरणमा गरिन्छ ।

गाई तिहारे औँसीदेखि देउसी भैलो भट्याउँदै प्रत्येक घर घरका आँगनमा चुट्का, खेली, गुरु भग्मरा आदि मारुनी लोक नाटक प्रदर्शन गर्दै दान माग्ने गरिन्छ । घर बेटीलाई धन सम्पत्ति, पुत्र कन्या आदि लाभ होस् भनेर आशिक दिइन्छ । यो विधान मध्य चरणमा रहेको पाइन्छ ।

मारुनी लोक नाटकको अन्तिम चरण अन्तर्गत बैठान प्रिक्रिया रहन्छ । यस चरणमा मारुनी नाटकको उत्पन्नको बारेमा जानकारी गराउँदै समरत बाँध्ने क्रममा रक्षा गर्नको लागि अनुरोध गराएका तेत्तिस कोटी देवी देवतासँग विदा मागिन्छ । त्यसै गरी मारुनी र पुर्सुङेका गहना, कपडा क्रमैसँग शिरदेखि पाउसम्म फुकाइन्छ । अर्को सालमा बाँचियो भने साह रीति जनाउँला मिरयो भने अर्केले मनाउला भनी बाचा बाँधिन्छ । कुखुराको भाले र पोथीको भोग दिई तिथौंली (मन्त्र) द्वारा सबै सङ्गीत सामग्रीहरू सर्गमा चढाइन्छ । यसरी मारुनी लोक नाटक त्यस वर्षका लागि विधिवत् रूपमा साङ्गे गरिएको हुन्छ ।

## पाँचौ परिच्छेद

#### उपसंहार

#### ५.१ सारांश

लोक साहित्यका विविध विधाहरू मध्ये लोक नाटक एउटा मुख्य श्रव्य दृश्य विधा हो । लोक नाटकले लोक समुदायमा वास्तविक रूपमा घटेका घटनाहरूलाई यथार्थ रूपमा चित्रण गरेको पाइन्छ जुन आख्यानगत गीत, लोक सङ्गीत र लोक नृत्यका माध्यमबाट अनौपचारिक रङ्ग मञ्चमा प्रदर्शन गरिन्छ । नेपाली जन जीवनमा प्रचलित लोक नाटकहरू मध्ये मारुनी लोक नाटक अत्यधिक चर्चित लोक नाटकका रूपमा परिचित भएको छ । पुरुष पात्रले नारी पात्रको वेशभूषा पहिरेर आख्यानयुक्त गीतको बोल र नेपाली मौलिक सङ्गीतको ताल अनुसार मारुनी शैलीमा अभिनय गरिने सामूहिक नृत्यलाई मारुनी लोक नाटक भनिन्छ । सामाजिक, सांस्कृतिक, भाषिक, धार्मिक आदि विविधताले भिरपूर्ण रहेको प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा श्रुति परम्परादेखि नै मौलिक रूपमा हस्तान्तरित हुँदै आएको मारुनी लोक नाटक यस क्षेत्रको साँस्कृतिक पहिचानका रूपमा स्थापित रहेको छ । यो क्षेत्रका विभिन्न भागमा छरिएर रहेका मारुनी लोक नाटकहरू समाजमा भए गरेका विकृति र विसङ्गतिका कारण लोप हुने अवस्थामा रहेकाले यिनीहरूको व्यवस्थित तरिकाले सङ्गलन, वर्गीकरण र विश्लेषण गरी संरक्षण गर्ने उद्देश्यले प्रस्त्त शोधपत्र तयार गरिएको हो ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण भेगमा प्रचिलत मारुनी लोक नाटकको अध्ययन शीर्षकको प्रस्तुत शोधपत्र पाँच परिच्छेद र परिशिष्ट भागमा विभाजित गरिएको छ । पहिलो परिच्छेद शोध परिचयमा आधारित छ । यसमा विषय परिचय, समस्या कथन, शोधको उद्देश्य, पूर्वकार्यको समीक्षा, शोत्रको औचित्य र महत्त्व , शोधको सीमा, शोधपत्रको रूपरेखा आदि शीर्षकहरूको परिचय दिइएको छ ।

दोस्रो परिच्छेद प्युठान जिल्लाको परिचयमा आधारित रहेको छ । यसमा परिचय, हावापानी, वन जङ्गल, नदीनाला, पहाड, ऐतिहासिक पृष्ठभूमि, मठ मन्दिर, तीर्थ स्थलहरू, सामाजिक संरचना, चाडपर्व, संस्कार, शिक्षा, स्वास्थ्य, सञ्चार, आर्थिक अवस्था र लोक साहित्यको स्थिति बारेमा चर्चा गरिएको छ ।

तेस्रो परिच्छेद लोक नाटक र मारुनी लोक नाटकको विवेचनामा आधारित छ । यसमा लोक नाटकको परिचय, परिभाषा र स्वरूप, लोक नाटकसँग सम्बन्ध राख्ने अन्य विधाहरूको जानकारी, लोक नाटकका विशेषता र तत्त्वहरूको पहिचान, यसको वर्गीकरण, नेपाली लोक नाटकको अध्ययन परम्पराका साथै अन्त्यमा यसको समीक्षात्मक निष्कर्ष प्रस्तुत गरिएको छ । त्यसै गरी मारुनी लोक नाटकको परिचय, उत्पत्ति, परम्परा, र वर्गीकरणको बारेमा प्रकाश पार्दै यसको निष्कर्ष पनि प्रस्तुत गरिएको छ ।

चौथो परिच्छेद प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको वर्गीकरण र विश्लेषणमा आधारित रहेको छ । यो क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको परम्परा दर्शाउँदै यिनीहरूलाई आख्यानमुक्त र आख्यानयुक्त गरी दुई भागमा वर्गीकरण गरिएको छ । आख्यानमुक्त लोक नाटकको परिचय दिई चर्चा गरिएको छ । त्यसै गरी आख्यानयुक्त मारुनी लोक

नाटक अन्तर्गत सामाजिक मारुनी लोक नाटक र पौराणिक मारुनी लोक नाटकहरू पर्दछन् । सामाजिक मारुनी लोक नाटकमा रहेका गोपीचन्द्र र सोरठी तथा पौराणिक लोक नाटकमा रहेका रामायण र कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकहरूको परिचय र लोक नाटकको तत्त्वका आधारमा यिनीहरूको विश्लेषण गिरएको छ । यिनीहरूको प्रत्येक निष्कर्ष पिन प्रस्तुत गिरएको छ । त्यसै गरी मारुनी लोक नाटकको उठान र बैठान प्रिक्रियाका विभिन्न चरणहरू प्रस्तुत गर्दे यो प्रिक्रियाको पिन निष्कर्ष प्रस्तुत गिरएको छ ।

यो शोधपत्रको पाचौँ परिच्छेद उपसंहारका रूपमा रहेको छ । यो खण्डमा प्रस्तुत शोधपत्रका विभिन्न परिच्छेदहरूको सारांश र समग्र शोध कार्यको निष्कर्ष लगायत सन्दर्भ सामग्री सूची प्रस्तुत गरिएको छ । परिशिष्ट खण्ड अन्तर्गत परिशिष्ट एकमा प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित गोपीचन्द्र मारुनी लोक नाटकको गीतहरूलाई प्रस्तुत गरिएको छ । परिशिष्ट दुईमा सोरठी मारुनी लोक नाटकको गीतलाई प्रस्तुत गरिएको छ । परिशिष्ट तीनमा कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटक र परिशिष्ट चारमा रामायणमा गीतहरूलाई मूल पाठका रूपमा प्रस्तुत गरिएको छ । त्यसै गरी यो शोध कार्यको अध्ययनमा सहयोग पुऱ्याउने गुरुबाहरूको परिचय, मारुनी लोक नाटकको अभिनयमा प्रस्तुत तस्विर, प्युठान जिल्लाको नक्सा पनि यसै खण्डमा प्रस्तुत गरिएको छ ।

#### ५.२ निष्कर्ष

मारुनी लोक नाटक वडा दसैंको कालरात्रिका दिन अथवा गाई तिहारे औसीका दिन विधिवत् रूपमा समरत बाँधेर मइसिर महिनामा पर्ने गरी शुभ बारमा 'भैलो खाने' विशेष प्रकारको कार्यक्रम सञ्चालन नगरेसम्म वा श्रीपञ्चमीका दिनसम्मका लागि विभिन्न चाडपर्व, पूजाआजा, संस्कार आदिमा प्रदर्शन गरिने मनोरञ्जनपूर्ण आफैँमा एउटा विलक्षण र विशेष प्रकारको छुट्टै पिहचान बोकेको लोक नाटक हो । त्यसैले यो एउटा अमूल्य सांस्कृतिक निधि हो । मारुनी लोक नाटकमा पुरुष पात्रले नारी पात्रको वेशभूषा पिहिरएर आख्यानयुक्त गीतको बोल र नेपाली मौलिक सङ्गीतको ताल अनुसार मारुनी शैलीमा अभिनय गर्दछन् । प्युठान जिल्लाको पिश्चम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकहरूको अध्ययनका क्रममा सामाजिक मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत गोपीचन्द्र र सोरठी तथा पौराणिक मारुनी लोक नाटक अन्तर्गत कृष्ण चरित्र र रामायण मारुनी लोक नाटकहरू प्राप्त भएका छन् । यसका अतिरिक्त आख्यानमुक्त मारुनी नाचहरूमा चुड्का, ख्याली, दग्गा, गुरु भ्रमरा आदि नाचहरू पर्दछन् । यी मारुनी नाचहरू आख्यान विहीन भएकाले गीतको बोल र सङ्गीतको तालमा लोक नाटकका बिच विचमा अभिनयद्वारा प्रदर्शित हन्छन् ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकहरूको परम्परा श्रुति परम्परादेखि नै जीवन्त रहँदै आएको पाइन्छ । वि.स. २०१२ तिर उदयपुर कोट गा. वि. स. को कोट घरमा बड़ा दसैँको कालरात्रिका दिन दश बाह्र गाउँका गर्राभाइहरू जम्मा भई विधिवत् रूपमा देवी देवताको बन्धन बाँधी मारुनी नाच सुरुवात गर्ने प्रचलन रहेबाट निश्चय नै यो परम्परा त्यसभन्दा अघि निकै लामो रहेको बुभन सिकन्छ । स्थलगत अध्ययनको क्रममा प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा

प्रचलित मारुनी लोक नाटक सम्बन्धी गीतहरू पर्याप्त मात्रामा भेटिनुले यसको परम्परा सुदीर्घ रहेको मान्न सिकन्छ । लोक समुदायमा लुकेर रहेका यस्ता ऐतिहासिक तथ्यलाई प्रष्फुटन गराउन खोज र अनुसन्धानको आवश्यकता देखिन्छ । मारुनी लोक नाटकहरू विभिन्न प्रिक्रिया पूरा गरेर निश्चित समयसम्म मात्र प्रदर्शन गिरिने हुनाले यी लोक नाटकहरू अनुष्ठानिक लोक नाटक हुन् । प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा वर्तमान पिरपेक्ष्यमा गाई तिहारे औंसीका दिन विधिवत् रूपमा देवी देवताको बन्धन बाँधेर मारुनी लोक नाटकको थालनी गिरन्छ । यसरी देवीको बन्धन बाँधेपछि मङ्सिर मिहनामा पर्ने गरी शुभ बार पारेर 'भैलो खाने' विशेष कार्यक्रम सञ्चालन नगरुन्जेलसम्म श्रीपञ्चमी दिनसम्मका विभिन्न चाड पर्व, पूजाआजा, संस्कार आदिमा बडो हर्षोल्लासका साथ यहाँका गाउँ घरमा मारुनी लोक नाटकको प्रदर्शन गर्ने परम्परा आजसम्म रहेको छ । यहाँ यस्ता मारुनी लोक नाटकहरूको प्रदर्शन मुख्यतः मगर जातिले गरेको भए तापिन आजभोलि छेत्री, कुमाल, दमाई, सार्की, कामी, बाहुन आदि जातिले पिन गुरु परम्पराको रूपमा सञ्चालन गर्दै आएको पाइन्छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा केन्द्रित लोक नाटकहरूमा सामाजिक विषयक गोपीचन्द्र र सोरठी तथा पौराणिक विषयक कृष्ण चरित्र र रामायण उल्लेख रहेका छन् । यी लोक नाटकहरूलाई लोक नाटकको सिद्धान्तको कसीमा विश्लेषण गरिएको छ । गोपीचन्द्र लोक नाटक प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित मारुनी लोक नाटकहरूमध्ये सामाजिक विषयमा आधारित रहेको लोक नाटक हो । यसमा प्रयुक्त आख्यानमा आदि, मध्य र अन्त्यको शृङ्खला मिलेको पाइन्छ । यो नाटक संवादमा स्वभाविकता, गीतिमयता, कोमलता, अभिनयमा आङ्गीक, वाचिक, आहार्य र सात्विक चारै अभिनयको उत्कृष्टता, भाषामा मिश्रितपन हुँदाहुँदै पनि सरलता र सङ्गीतात्मक बनेको छ । यसको मुख्य उद्देश्य लोक बासीहरूलाई मनोरञ्जन प्रदान गराउन्का साथै सामाजिक शिक्षा पनि दिन् हो । त्यसै गरी यहाँ सोरठी लोक नाटक पनि महत्त्वपूर्ण प्रवृत्ति र विशेषता बोकेको सामाजिक विषयमा आधारित लोक नाटक हो । यसमा प्रयुक्त आख्यान आदि, मध्ये र अन्त्यको शुङ्खला मिलेको पूर्ण, व्यवस्थित र पुष्ट रहेको छ । आख्यानमा पुष्टता, पात्रमा बहुलता, संवादमा स्वभाविकता, गीतिमयता र कोमलता, अभिनयमा आङ्गीक, वाचिक, आहार्य र सात्विक चारै अभिनयको उत्कृष्टता, भाषामा मिश्रितपन हुँदाहुँदै पनि सरलता र सङ्गीतात्मकताले ओतप्रोत हुन्, उद्देश्यमा मनोरञ्जनमूलकता जस्ता प्रवृत्तिगत विशेषताले युक्त सोरठी लोक नाटक सर्वाधिक चर्चित लोक नाटक हो । सामाजिक विषय वस्त्को प्रधानता भएको यस लोक नाटकमा नेपाली समाजको प्राचीन जन जीवन, लोक व्यवहार, लोक आस्था र लोक विश्वासको चित्रमय यथार्थ प्रस्त्ति भेटिन्छ ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित पौराणिक विषयमा आधारित लोक नाटकहरूमा कृष्ण चरित्र र रामायण रहेका छन् । कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकमा श्रीमद्भागवत महापुराणको आख्यानमा वर्णित श्रीकृष्णको चरित्र गाथालाई विषयवस्तु बनाएर प्रस्तुत गरिएका हुन्छन् । गीति अंशहरू थोरै प्राप्त भए पनि यिनीहरू एउटा आख्यानको रूपमा शृङ्खलित रहेका हुन्छन् । यसको कथानकले कौत्हल तथा सुख, द्ःखको यात्रा तय गरेको छ । चरित्रमा बहलता, संवादमा स्वभाविकता,

गीतिमयता, कोमलता, अभिनयमा आङ्गीक, वाचिक, र आहार्य अभिनयको उत्कृष्टता, भाषामा सङ्गीतात्मकता, लयमा कोमलता, सरलता तरलता र श्रुति मधुरता, उद्देश्यमा मनोरञ्जनात्मकता, नैतिक शिक्षाका साथै धर्म आर्जनको चाहना आदि लोक नाटकको प्रवृत्तिगत विशेषताका रूपमा रहेका छन्।

त्यस्तै रामायण मारुनी लोक नाटक पौराणिक राम कथामा आधारित रहेको पाइन्छ । यो लोक नाटकमा रामायणका विभिन्न काण्डका कथांशहरूलाई गीतका रूपमा श्रृड्खलित तरिकाले प्रस्तुत गरिएको छ । लोक नाटकका आवश्यक संरचक तत्त्वहरूद्वारा संरचित यो लोक नाटक राम कथाको पूर्ण आकृतिको रूपमा प्रस्तुत नभए पनि एउटा आख्यानको श्रृड्खलाको रूपमा रहेको छ । यसको आख्यानले कौतुहलता, सुख, दुःखको स्थिति सिर्जना गरेको हुन्छ । पात्रमा बहुलता, संवादमा स्वभाविकता, गीतिमयता, कोमलता, अभिनयमा आङ्गीक, वाचिक, र आहार्य अभिनयको उत्कृष्टता, द्वन्द्वमा उत्कृष्टता, भाषामा सरलता, उद्देश्यमा मनोरञ्जनात्मकता आदि यसका प्रवृत्तिगत विशेषता हुन् ।

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्र सामाजिक, सांस्कृतिक, भाषिक, धार्मिक, जातिगत आदि विविधतायुक्त क्षेत्र हो । तसर्थ लोक साहित्यको दृष्टिकोणबाट यो क्षेत्रको मुल्याङ्गन गर्न सिकन्छ । लोक समुदायमा श्रृति परम्परादेखि प्रचलनमा आएका, लोक नाटकहरूमध्ये मारुनी लोक नाटक गीत, सङ्गीत र अभिनयको संयुक्त संयोजनबाट मारुनी शैलीमा नाचिने अत्यधिक लोकप्रिय लोक नाटकको रूपमा स्थापित भएको पाइन्छ । लोक नाटकको सिद्धान्तको परिधिभित्र गोपी चन्द्र, रामायण, कृष्ण चरित्र, सोरठी मारुनी लोक नाटकहरू पर्दछन् । यस्ता लोक नाटकमा लोक जीवनको आस्था, विश्वास, रहनसहन, भाषा, संस्कृति, जातीय पहिचान, राष्ट्रिय गौरवको इतिहास आदि पक्षहरू सुरक्षित रहेका छन् । मारुनी लोक नाटकलाई विज्ञान सम्मत सत्य सावित तुल्याउन प्राचीन भाषा संस्कृति, जाति, भौगोलिक आदि पक्षहरूको अध्ययन अनुसन्धान हुन जरुरी देखिन्छ । यस्ता विविध खोजमुलक कार्यबाट नै आफ्नो मौलिक पहिचान प्राप्त गर्न सिकन्छ, तर प्राना पाका गुरूबा तथा मादलेहरू अब सिकंदै गएकाले नयाँ प्स्ताका गुरूबा र मादलेहरू निस्कन नसकेको परिस्थितिबाट भविष्यमा यो नाच पूर्ण रूपमा लोपै भएर जाने अवस्थामा प्रोको छ । यसको पूर्ण पाठ पनि उपलब्ध गराउन कठिन देखिन्छ । यो क्षेत्रमा नयाँ संस्कृतिको प्रवेश हुन्, मनोरञ्जनका नयाँ साधनहरू प्रयोगमा आउन्, प्रानो संस्कृति प्रति नयाँ प्स्ताले बेवास्ता गर्न् र परम्परागत लोक संस्कृतिमाथि वितृष्णा, अतिक्रमण, दवाब र शोषणको जालोभित्र परी यो मारुनी लोक नाटक पुर्खाहरूसँगै ढलेर जाँदैछ । तसर्थ प्रानो प्स्तादेखि गुरु परम्पराका रूपमा जीवित रहदै आएका जातिहरूलाई प्रेरणा दिन् तथा लाक संस्कृतिको संरक्षण र संवर्द्धनमा जुट्नु सम्पूर्ण नेपालीको कर्तव्य रहन्छ । जातीय संस्कृति, वेषभूषा र रहन सहन विना कुनै राष्ट्रको मौलिक पहिचान रहन सक्दैन । अफैसम्म लोक संस्कृतिको जगेर्ना गर्दै मारुनी लोक नाटक जीवित अवस्था रहेकाले यो नाटकको सुरक्षा प्रति आकर्षित भई संस्कृति प्रेमी, कला प्रेमी, समाज शास्त्री, नेपाल सरकार, गैर सरकारी संघ संस्थाहरू, लोकवेत्ता र सरोकार वाला सबैको ध्यान केन्द्रित हुनु आवश्यक देखिन्छ । यसरी सम्बन्धित पक्षहरूले मारुनी लोक नाटकको संरक्षण एवम् संवर्द्धनमा टेवा प्ऱ्याए भावी सन्तितिहरूका लागि नासोका रूपमा यो लोक नाटक जीवन्त रहने छ।

# सन्दर्भ सामग्री सूची

```
अधिकारी, भीम प्रसाद. २०६४. प्युठान जिल्लाका प्रमुख कवि र तिनका काव्य कृतिको विश्लेषण. त्रि.
       वि. वि.(अप्र.) स्नातकोत्तर शोधपत्र. नेपाली केन्द्रीय विभाग ।
आचार्य, गोविन्द, २०६३, राप्ती लोक साहित्य, काठमाडौँ : पैरवी प्रकाशन ।
उपाध्याय, केशव प्रसाद. २०५६. नाटकको अध्ययन. ललितपुर : साभ्ना प्रकाशन ।
.....२०६६. पूर्वीय साहित्य सिद्धान्त (पा.स.) ललितप्र :
                                                                     साभा प्रकाशन ।
कन्दङ्वा, काजीमान. २०२०. नेपाली जन साहित्य. काठमाडौँ : रोयल नेपाल एकेडेमी ।
काफ्ले, डोलराज. २०५६. ग्रुङ्ग संस्कृति र घाट् नाच. त्रि. वि. वि.(अप्र.) स्नातकोत्तर शोधपत्र. नेपाली
       केन्द्रीय विभाग।
गिरी, गीत्.२०५२. प्युठान राज्यको ऐतिहासिक भलक. प्युठान : जिल्ला विकास समिति ।
गिरी, जीवेन्द्र देव. २०५७. लोक साहित्यको अवलोकन, काठमाडौँ : एकता प्रकाशन ।
...... २०६७. नेपाली लोक साहित्यमा जन जीवन. काठमाडौँ : एकता प्रकाशन ।
थापा, धर्मराज र हंसप्रे स्वेदी. २०४१. नेपाली साहित्यको विवेचना. काठमाडौँ : पाठ्यक्रम
                                                                                     विकास
       केन्द्र ।
थापा, रोचक रामजी. २०६३. लोक नाच संक्षिप्त अध्ययन. काठमाडौँ : म्यूजिक नेपाल
                                                                              प्रा. लि. र
       इन्दिरा थापा।
पराज्ली, कृष्ण प्रसाद. २०५७. नेपाली लोक गीतको आलोक. काठमाडौँ : वीणा प्रकाशन प्रा. लि. ।
पराज्ली, मोतीलाल. २०६३. सोरठी नृत्य नाटिका. काठमाडौँ : वीणा प्रकाशन प्रा.लि. ।
..... २०६३. नेपालका प्रचलित नृत्य र नृत्य नाटिकाहरू. ललितप्र :
                                                                              साभा
       प्रकाशन ।
बन्ध्, च्डामणि. २०५८. नेपाली लोक साहित्य. काठमाडौँ : एकता बुक्स ।
बराल, कृष्णहरि र नेत्र एटम. २०६६. उपन्यास सिद्धान्त र नेपाली उपन्यास.
       ललितप्र: साभ्जा प्रकाशन।
भण्डारी, पारसमणि र अन्य. २०६७. नेपाली गद्य र नाटक. काठमाडौँ : विद्यार्थी पस्तक भण्डार ।
भण्डारी, पारसमणि र माधव प्रसाद पौडेल. २०६७. साहित्य शास्त्र र नेपाली
                                                                       समालोचना (चौ. सं.).
       काठमाडौँ : विद्यार्थी पुस्तक भण्डार ।
राई, चतुर्भक्त . २०५८. मारुनी नाच : एक संक्षिप्त परिचय. कान्तिपुर, मङ्सिर ११ ।
शर्मा, बसन्त कुमार. २०५८. नेपाली शब्द सागर. काठमाडौं : भाषा पुस्तक भण्डार ।
शर्मा, मोहन राज र खगेन्द्र प्रसाद ल्इटेल . २०६३. लाकवार्ता विज्ञान र लोक साहित्य. काठमाडौँ :
       विद्यार्थी पुस्तक भण्डार ।
```

- शर्मा, मोहन राज र खगेन्द्र प्रसाद लुइटेल . २०६६. शोध विधि (चौ. सं.) लिलतपुर : साभा प्रकाशन ।
- शर्मा, रामकृष्ण . २०५६. प्युठान जिल्लाका लोक गाथा . सङ्कलन, वर्गीकरण र विश्लेषण.त्रि.वि.वि. (अप्.) स्नातकोत्तर शोधपत्र. नेपाली केन्द्रीय विभाग ।
- श्रेष्ठ, टीका बहादुर. २०६५. रावा खोलामा प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन. त्रि. वि. वि.(अप्र.) स्नातकोत्तर शोधपत्र. नेपाली केन्द्रीय विभाग ।
- ज्ञवाली, तुल्सीराम. २०६७. गुल्मी जिल्लाका प्रचलित मारुनी लोक नाटकको अध्ययन.त्रि. वि. वि.(अप्र.) स्नातकोत्तर शोधपत्र. नेपाली केन्द्रीय विभाग ।

### परिशिष्ट १

# प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित गोपी चन्द्र मारुनी लोक नाटकका गीति अंशहरूको मूल पाठ

प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित गोपी चन्द्र मारुनी लोक नाटकको विस्तृत रूपमा परिचय र विश्लेषण चौथो परिच्छेदमा गरिएको छ । पाठकहरूलाई यो क्षेत्रका विभिन्न ठाउँमा प्रचलित गोपी चन्द्रका विभिन्न खण्डहरूका गीतका बारेमा जानकारी गराउने उद्देश्यले यो मूल पाठ यहाँ प्रस्तुत गरिएको छ । यो लोक नाटक प्रस्तुत गरिने यो क्षेत्रका विभिन्न गा.वि.स का यो लोक नाटकसँग सम्बन्धित गुरुहरू र गायक मण्डलीसँग प्रत्यक्ष रूपमा संलग्न भई सङ्कलन गरिएका गोपी चन्द्र मारुनी लोक नाटकका गीति अंशहरूको मूल पाठ यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :—

दृश्य : १

स्थान: राजाको दरबार

पात्र : चन्दवती राजा, गुप्तावती रानी, कटुवाले आदि । (गुप्तावती रानीको कोखमा गर्भ रहन्, दश महिनापछि रौतेलो जन्मन्)

चन्दवती राजाका सात बैनी रानी
कान्छी रानी गुप्तावती आसावती रहिन
आसावती रहेको एकै र महिना दुवै र मास पुग्यो तिनै महिना
तिनै महिना पुगेपछि अमिलीको तिर्सना लाग्यो
तिनै र महिना चारै र मास पुग्यौ पाँचै महिना
पाँचै र महिना छवै र मास पुग्यो छवै महिना
छवै र महिना छवै र मास पुग्यो छवै महिना
छवै र महिना पुगेपछि दायाँको कोखिया सिक्क्यो
छवै र महिना सातै र मास पुग्यो आठै महिना
आठै र महिना नवै र मास पुग्यो दशै महिना
दशै र महिना पुगेपछि रानीज्यूलाई कस्ट लाग्यो
जाउमा जाउ कटुवाले सुँडेनी माइलाई डाकी बोलाई ल्याउ
गयो हेर कट्वाले सुँडेनी माइका घर

दृश्य : २

स्थान : सुँडेनीको घर

पात्र : सुँडेनी , कटुवाले

(सुँडेनी राजाको दरबार जान शरीरमा पिहरने गहना, कपडा नभएकाले जान नसिकने बनाए पिन उक्त सामग्री राजाबाट प्राप्त गर्न सिकने कटुवालबाट थाहा भएपछि राज दरबार पुग्नु)

हिडमा हिड सुँडेनी माइ राजै ज्यूले डाकी बोलाई पठाए हिडमा हिड सुँडेनी माई राजै ज्यूको दरीबार किया होर काम किया होर हुकुम राजै ज्यूको रौतलो जन्म्यो साल नाल पैरौन जल्दी हिड सुँडेनी राजै दरीबार एक्बै छैन माथै ओड्ने बरकी कैसे जाउ राजै ज्यूको दरीबार माथै ओड्ने बरकी राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड सुँडेनी माइ राजैको दरीबार एक्बै छैन लिलै लाउने टीकिया कैसे जाउ राजैको दरीबार लिलै लाउने टीकिया राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड सुँडेनी माई राजैको दरीबार एकुबै छैन आँखै लाउने गाजलु कैसे जाउ राजैको दरीबार आँखै लाउने गाजल् राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड स्ँडेनी माई राजैको दरीबार एक्बै छैन नाकै लाउने निथया कैसे जाउ राजैको दरीबार नाकै लाउने निथया राजै ज्युले दिनेछन् जल्दी हिड स्ँडेनी माई राजैको दरीबार एक्बै छैन कानै लाउने क्ण्डल् कैसे जाउ राजैको दरीबार कानै लाउने कुण्डलु राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड सुँडेनी माई राजैको दरीबार एक्बै छैन गलै लाउने हमेली कैसे जाउ राजैको दरीबार गलै लाउने हमेली राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड सुँडेनी माई राजैको दरीबार एकुबै छैन कुमै लाउने चोलिया कैसे जाउ राजैको दरीबार कुमै लाउने चोलिया राजै ज्यूले दिनेछन्

जल्दी हिड सुँडेनी माई राजैको दरीबार एक्बै छैन कम्मर बाँध्ने पट्की कैसे जाउ राजैको दरीबार कम्मर बाँध्ने पटुकी राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड सुँडेनी माई राजैको दरीबार एकुबै छैन गाथै लाउने फरिया कैसे जाउ राजैको दरीबार गाथै लाउने फरिया राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड सुँडेनी माई राजैको दरीबार एक्बै छैन गोडी लाउने पैजरु कैसे जाउ राजैको दरीबार गोडी लाउने पैजरु राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड सुँडेनी माई राजैको दरीबार एक्बै छैन पाटै पतिमरको धागिया कैसे जाउ राजैको दरीबार पाटै पतिमरको धागिया राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड स्ँडेनी माई राजैको दरीबार एक्बै छैन स्नै बेदनको सेगिया कैसे जाउ राजैको दरीबार स्नै बेदनको सेगिया राजै ज्युले दिनेछन् जल्दी हिड स्ँडेनी माई राजैको दरीबार आइन हेर स्ँडेनी राजै दरीबार पाटे पतिभरको धागियाले नाल बाँधी स्नै वेदनको सेगियाले नाल काटी बालखुलाई नहाइमा नुहाई तेल मेथीको मरिदन गहन हेर सुँडेनी आफ्नो घर

दृश्य : ३

स्थान : धुरुकोट पण्डितको घर

पात्र : जसुत पण्डित, कटुवाल, चन्दवती राजा
(शरीरमा लगाउने सामग्रीहरू नभएकोले नजाने निधो गरे तापिन उक्त सामग्री राजाबाट पाउने भएपछि,
जसुत पण्डित राजा दरबार जानु)

जाउमा जाउ कटुवाले धुरुकोट जसुत

पण्डितलाई डाकी बोलाई ल्याउ गयो हेर कट्वाले धुरुकोट पण्डितका घर हिडमा हिड पण्डित ज्यू राजै ज्यूले बोलाइ पठाए किया होर काम किया होर हुकुम राजै ज्यूको रौतेलो जन्म्यो दिन सुदिन हेरन एकुबै छैन सिरै बाँध्ने सैलिया कैसे जाउ राजैको दरिबार सिरै बाँध्ने सेलिया राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिँड पण्डित राजै ज्युका दरिबार एक्बै छैन कानै लाउने क्ण्डल् कैसे जाउ राजैको दरिबार कानै लाउने क्ण्डल् राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड पण्डित राजै ज्यूका दरिबार एकुबै छैन कुमै लाउने मेखलु कैसे जाउ राजैको दरिबार क्मै लाउने मेखल् राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड पण्डित राजै ज्यूका दरिबार एक्बै छैन शिरै ओड्ने छाता कैसे जाउ राजैको दरिबार शिरै ओड्ने छाता राजै ज्युले दिनेछन् जल्दी हिड पण्डित राजै ज्युका दरिबार एक्बै छैन पाउ लाउने ज्ता कैसे जाउ राजैको दरिबार पाउ लाउने जुत्ता राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड पण्डित राजै ज्यूका दरिबार एक्बै छैन पाउ लाउने जुत्ता कैसे जाउ राजैको दरिबार पाउ लाउने जुत्ता राजै ज्यूले दिनेछन् जल्दी हिड पण्डित राजै ज्यूका दरिबार एक्बै छैन ठेलिया प्स्तक कैसे जाउ राजैको दरिबार ठेलिया प्स्तक राजै ज्यूले दिनेछन्

जल्दी हिड पण्डित राजै ज्यूका दरिबार

(स्रोत : उदयपुर कोट गा. वि. स. का गुरुहरू खुसल राम महरा, जोख बहादुर थापा, कृष्ण बहादुर बाँठा, नम बहादुर घर्ती, कोचीबाङ गा. वि. स. का गुरुहरू बल बहादुर ठेडी, मान बहादुर पुन, स्वर्गद्वारी खाल गा. वि. स. का गुरु सेर बहादुर खत्री र नयाँगाउँ गा. वि. स. का गुरुहरू नम बहादुर घर्ती, मीन बहादुर पुन)

दृश्य : ४

स्थान : राजाको दरबार

पात्र : चन्दवती राजा, जसुत पण्डित

(जसुत पण्डितले राजाको आग्रह बमोजिम नाउ नक्षत्र हेर्दा बालकको नाम गोपी चन्द्र र कर्म जोगी भएको बताउन्)

> आयो हेर पण्डित राजैको दिरबार हेरन हेर पण्डित हमरा बालखुको नाउ नक्षत्र उबैमा हेर ठेलिया पुस्तक उदै हेर धुलौटी भनन भन पण्डित जस्तै देख्यौ त्यस्तै भन नराख मनको भरमना दर कार भनुकी नभनु राजै ज्यू तुमरा बालखको नाम नक्षत्र भनन भन पण्डित जस्तै देख्यौ तस्तै भन नराख मनको भरमना नामै रहयो गोपी चन्द्र करम लेख्यो जोगीको नामै हेरी नक्षत्र हेरी गयो हेर पण्डित आफ्ना घर

दृश्य : ४

स्थान : राजाको दरबार

पात्र : चन्दवती राजा, जोगी, गुप्तावती रानी, गोपी चन्द्र

(चन्दवती राजा र जोगी बिच त्रिपासा खेल चल्नु, राजाले खेलमा हार्नु र छोरा गोपी चन्द्रलाई सुम्पनु, रानीले अनेक प्रयास गर्दा पिन जोगीले नमानी अन्त्यमा गोपी चन्द्रलाई चेलो बनाइ लैजानु)

परबाट आए फुस्रो जोगिया राजैको दिरबार अलग जोगिया भित्रबाट राजाले त्रिपासा लिएर बाहिर आए पटाङ्गीमा थरकी बिछाए, खेलौ त्रिपासा भन्न लाए, हुन्छ भन्यो जोगियाले तुमुले जित्यौ भने तुमरा कमारो होइ जाउला हामुले जित्यौ भने तुमरा पुत्र हमरा चेला बनाउँला हुन्छ भनी राजैले एकै तोली, दुवै तोली, तिनै बाचा भनी त्रिपासा खेलन लाए हाने हेर राजै ज्यूले पऱ्यो हेर छ तिन नौ

हान्यो हेर जोगियाले माऱ्यो हेर सत्रको दाउले फेरि हाने राजाले त्रिपासा पऱ्यो तिन काने फेरि हान्यो जोगियाले माऱ्यो सत्रको दाउले भित्रबाट रानीले भिगिया ल्याइ बाहिर आइन लैजाऊ बारे भिगिया लैजाऊ जोगिया भिगिया राजैको दरिबार रहोस, हामुले लैजान्छौ हिजैको कबुल भित्र गई रानीले म्वामती भिगिया लिएर बाहिर आइन् लैजाऊ बारे जोगिया मुवामती भिगिया म्वामती भिगिया राजैको दरिबार रहोस हामुले लैजान्छौ हिजैको कबुल जिद्दी गऱ्यो जोगियाले जानै लागे गोपी चन्द्र बालख् लैजाऊ बारे बालख् शिरै ओड्ने छाता घामैले पोल्ला शिरै ओड्ने छाता यही रहोस हामु जान्छौ गुरु ज्यूको पास लैजाऊ बारे बालक पावै लाउने ज्ता घामले पोल्ला बालखु धुरुमा धुरु रुवाला पावै लाउने ज्ता यही रहोस् हाम् त जान्छौ ग्रु ज्यूको पास

दृश्य : ६

स्थान : विन्द्रा क्ञ्ज वन

पात्र : गोपी चन्द्र, जोगी

(जोगीको साथमा गोपी चन्द्र बाह्र वर्षसम्म वनमा बस्न्)

गए हेर बालखु गुरु ज्यूको पास विन्द्रा कुञ्ज वनमा बालखु गएको एकै र वर्ष दुवै र वर्ष पुग्यो तिनै वर्ष तिनै र वर्ष चारै र वर्ष पुग्यो पाँचै वर्ष पाँचौ र वर्ष छवै र वर्ष पुग्यो सातै वर्ष सातै र वर्ष आठै र वर्ष पुग्यो नवै वर्ष सातै र वर्ष अठै र वर्ष पुग्यो नवै वर्ष नवै र वर्ष दशै र वर्ष पुग्यो एघारै वर्ष एघारै वर्ष बाह्रै वर्ष पुग्यो विवर बाह्रै वर्ष विवर बाह्र वर्ष पुरा पुग्यो विवर बाह्र वर्ष विवर बाह्र वर्ष पुरा पुग्यो विवर बाह्र वर्ष

दृश्य : ७

स्थान : राजाको दरबार

पात्र : गुप्तावती रानी , गोपीचन्द्र

(रानीले आफ्नै छोरा गोपी चन्द्र हौ भनेर चिन्नु, तर छोरा गोपी चन्द्रले आफु गोपी चन्द्र नभई उसलाई बाघ, भालुले खाएको कुरा गरेर ढाँट्नु, अन्त्यमा आमा छोरा बिच परिचय खुल्नु र गोपी चन्द्रले राजकाज चलाउनु)

गोपी चन्द्र दरबार आएर अलग जनाए
भित्रबाट रानी बाहिर आइन् र हेरिन्
शिरै हेरदा पावै हेरदा हामरा पुत्र गोपी चन्द्र हौकी नही
तुमारा बालखु गोपी चन्द्र विन्द्रा वनमा बगुऐले खायो
शिरै हेरदा पावै हेरदा हामरा बाला गोपी चन्द्र हौकी नही
तुमरा बाला गोपी चन्द्र विन्द्रै वन भालुवैले खायो
नढाँट बाला नढाँट हामरा बाला गोपी चन्द्र हौ
देउ माई भिगिया गुरु ज्यूलाई बुफाई फर्की आउला
भित्रबाट रानीले भिगिया ल्याई दिइन्
भिगिया लगी गुरु ज्यूलाई बुफाई
फरकी आए राजै दरिबार
राजैको दरिबार गोपी चन्द्रले राजकाज चलाए

(स्रोत : नयाँगाउँ गा.वि.स.का गुरुहरू- नम बहादुर घर्ती र मीन बहादुर पुन, उदयपुर कोट गा.वि.स.का गुरुहरू- खुसल राम महरा, जोख बहादुर थापा र कृष्ण बहादुर बाँठा, तिराम गा.वि.स.का गुरुहरू- दुर्ग बहादुर राउ र हस्त बहादुर बोहोरा)

### परिशिष्ट २

# प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा प्रचलित सोरठी मारुनी लोक नाटकका गीति अंशहरूको मूल पाठ

सोरठी मारुनी लोक नाटक प्रस्तुत गर्ने प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा विभिन्न गा. वि. स. का यो लोक नाटक प्रदर्शन गर्ने ठाउँका सम्बन्धित गुरुबाहरू र गायक मण्डलीसँग प्रत्यक्ष रूपमा भेटघाट गरी सङ्कलन गरिएका सोरठी मारुनी लोक नाटकका गीति अंशहरूको मूल पाठ यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

दृश्य : १

विवाह खण्ड

सोरठीको कथा प्रारम्भ

स्थान : जैसिङे राजाको दरबार

पात्र : जैसिङे राजा र हैमती रानी

(जैसिङे राजा र हैमती रानी बिच विवाह हुन्)

पुरवै दिशाको जैसिङे राजा,

पश्चिम दिशाकी हैमती रानी

करीमै जोजनाले भेटै भयो हो।

राजैमा ज्यूको विछ्याउना त

सुनै लछीको गुदरी।

राजैमा ज्युको विछ्याउना त

रूपै लछीको कामली।

राजैमा ज्युको सिरानी

याही रानी ज्युको पाख्री।

मारेमा राजा परीमा गैला

राजैरानी पो स्तेला।

रानीमा ज्यूको विछ्याउना त

सतरङे गुदरी।

(स्रोत : हंसपुर गा.वि.स.का गुरु गोपीराम रखाल, बाङ्गेसाल गा.वि.स.का गुरु भविलाल बराल, ढुङ्गेगढी गा.वि.स.का गुरु इन्द्र बहादुर सारु) दृश्य : २

जन्म खण्ड (सोरठीको जन्म)

स्थान : जैसिङे राजाको दरिबार

पात्र : जैसिङे राजा, हैमती रानी, जसुधा सुँडेनी, पण्डित, शिशु सोरठी

(हैमती रानीको कोखमा गर्भ रहनु, सुँडेनी सहयोगमा शिशु सोरठी जन्मनु, बालक

संसारको मूल परेको भनी गङ्गामा बगाउन्)

एकै र मास दुवै र महिना गरिभ बास रयो है रानीलाई दुवै र मास तीनै र महिना ओछ्रयानै लायो रानीलाई तीनै र मास चारै र महिना नीस्सैमा नीस्सै रहेछौ रानी चारै र मास पाँचै र महिना अमिलो तिर्सना लायो है रानीलाई पाँचै र मास छवै र महिना बायाँ कोखा चलन लायो रानीलाई छवै र मास सातै र महिना बहुत पीर पलायो रानीलाई सातै र मास आठै र महिना स्वामीको माया लायो रानीलाई नवई र मास दशै र महिना ज्यानको माया लायो रानीलाई

राजा: आओन हो कटुवाल राजै ज्यूबाट हुकुमै भयो

कटुवाल : किया हो रे काम किया हो रे हुकुम

राजा : हामरो रानीलाई पिरै लायो, डाकिमा लेउन जसुधा सुँडेनी

सुँडेनी : किया हो रे काम किया हो रे हुकुम

कटुवाल : राजैज्यूबाट हुकुम भयो, हामरी रानीलाई लागैला पिर

सुँडेनी : जान त जानेछु कटुवाले

शिरै लाउने बरकी छैन

कटुवाल : जान त जाने हो सुँडेनी माई

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

सुँडेनी : जान त जानेछु कटुवाले

लिलै लाउने टीकिया छैन

कटुवाल: जान त जाने हो सुँडेनी माई

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

सुँडेनी: जान त जानेछु कटुवाले

आँखी लाउने गाजलु छैन

कटुवाल: जान त जाने हो सुँडेनी माई

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

सुँडेनी: जान त जानेछु कटुवाले

कानै लाउने कुण्डलु छैन

कटुवाल: जान त जाने हो सुँडेनी माई

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

सुँडेनी : जान त जानेछु कट्वाले

कुमै लाउने चोलिया छैन

कटुवाल: जान त जाने हो सुँडेनी माई

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

सुँडेनी: जान त जानेछु कटुवाले

गाथै लाउने फरिया छैन

कट्वाल: जान त जाने हो स्ँडेनी माई

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

स्ँडेनी: जान त जानेछु कट्वाले

पावइ लाउने जुत्ता छैन

कटुवाल: जान त जाने हो सुँडेनी माई

उही राजै ज्यूले दिनेछन् अघिमा जसुधा सुँडेनी उही र पछी तायो कटुवाले

आइमा पुग्यो राजैको दरिबार गुदरी कामली विछ्याई दिउन

स्ँडेनी:

हा हो लेकै केरे जटीबुटी खोजीमा खोजी ल्याएथे

जडीबुटी हो घोटीमा घोटी

रानी ज्यूलाई खुलाया

हातै जोडी पावइ परी

एकु विनती हमरा

नवइ र मास दशै र महिना

बेटिया पाइदा भयो हो

स्ने काहे सेगिया रूपै काहे धागिया

धागियाले हो बेरीमा बेरी

साल नाल पो छुटाया

सुनै काहे बटुकी रूपै काहे बेलिया

बालखुलाई हो ओखाली पखाली

तेलै तेलको मदिन

बालखुलाई वस्तर नएन सुतकी बरकी

किनी देउन राजै ज्यू हामर सिलाई देउन दरजी

राजा: गावैकरे कट्वाल जैसी पण्डित डाकी बोलाऊ

बालखुको नक्षत्र हेरन

पण्डित: किया हो रे काम किया हो रे हुकुम

कट्वाल : राजै ज्यूबाट हक्म भयो, हामरी रानीलाई बालख् जन्मो

बालखुको नक्षत्र हेरन

पण्डित: जान त जानेछु कटुवाले

शिरै बाँध्ने सेलिया छैन

कट्वाल: जान त जाने हो पण्डित

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

पण्डित: जान त जानेछु कट्वाले

क्मै लाउने मेख्ली छैन

कट्वाल: जान त जाने हो पण्डित

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

पण्डित: जान त जानेछु कटुवाले

शिरै ओढ्ने छाता छैन

कटुवाल: जान त जाने हो पण्डित

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

पण्डित: जान त जानेछु कटुवाले

पावइ लाउने जुत्ता छैन

कटुवाल: जान त जाने हो पण्डित

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

पण्डित: जान त जानेछु कटुवाले

ठेलिया पुस्तक छैन

कटुवाल: जान त जाने हो पण्डित

उही राजै ज्यूले दिनेछन्

अघिमा अघि जैसी पण्डित उही र पछि कटुवाल

आइपुग्यो राजैको दरिबार

पण्डित: किया हो रे कामले हुकुमै भयो

आइमा पुग्यो बाला पण्डित

गुदरी कामली विछ्याई देउन

राजा: हेरिमा देउन जैसी पण्डित

बालखुको नाम नक्षत्र

पण्डित: तुमरा बालखु राजै हामरा

तुमरा बालखु मूल परीगैले

राजा: आमा मूल परोकी, बाबा मूल परोकी

कौना मूल परो बालखु

पण्डित : आमा मूल परेन, बाबा मूल परेन

परो सनिसार मूल बेटिया

राजा: दाज् मूल परोकी, भाइ मूल परोकी

कौना मूल परो बालख्

पण्डित: दाज् मूल परेन, भाइ मूल परेन

परो सनिसार मूल बेटिया

राजा: दिदी मूल परोकी, बहिनी मूल परोकी

कौना मूल परो बालख्

पण्डित : दिदी मूल परेन, बहिनी मूल परेन

परो सनिसार मूल बेटिया

राजा: इष्ट मूल परोकी, मित्र मूल परोकी

कौना मूल परो बालखु

पण्डित : इष्ट मूल परेन, मित्र मूल परेन

परो सनिसार मूल बेटिया

राजा: घर मूल परोकी, गावइ मूल परोकी

कौना मूल परो बालख्

पण्डित : घर मूल परेन, गावइ मूल परेन

परो सनिसार मूल बेटिया

राजा: सातै र मूलको पानीमा लिइ

हामरा बालखुको मूल शान्ति गरिदेउ

पण्डित : घरै मूल परेन, गावइ मूल परेन

परो सनिसार मूल बेटिया

मूलको शान्ति केही छैन उपाय

राजा : गावैकेरे कटुवालेलाई बोलाइमा ल्याओ

आइमा पुग्यो गावैको कटुवाल

कटुवाल: किया हो रे काम किया हो रे हुकुम

राजा: डािकमा ल्याऊ सुनारे र लुहारे

सुनार : किया हो रे कामले आइपुग्यौ कटुवाल, किया हो रे हुकुम भयो राजै

ज्यूबाट

कटुवाल : चाँदीको सन्दुस सुनको ढकनी बनाउन, राजै ज्यूबाट हुकुम भयो

अघिमा अघि सुनारे भैया, पछिमा पछि कटुवाले आइमा पुग्यो राजै

दरिबार

सुनार: किया हो रे काम किया हो रे हुकुम

राजा: चाँदीको सन्द्स स्नको ढकनी बनाइ लेउन

सुनार: चाँदीको सन्दुस सुनको ढकनी बनाई लिया

चाँदीको सन्दुसमा मखमल कपडु बिछ्याई

बालखुलाई सुताई सुनको ढकनी लगाई

बगाए गङ्गाजीमा बगाए गङ्गाजीमा

(स्रोत : हंसपुर गा.वि.स.का गुरु- गोपी राम रखाल, बाङ्गेसाल गा.वि.स.का गुरु-भविलाल बराल, ढुङ्गे गडी गा.वि.स. का गुरु-इन्द्र बहादुर सारु, मर्काबाङ गा.वि.स. का गुरु- टुकमान घर्ती)

#### दृश्य : ३

वेदना खण्ड

स्थान : जैसिङे राजाको दरबार

पात्र : हैमती रानी, सुलेसनी माई

(सोरठी बालकलाई गङ्गामा बगाएपछि सुलेसनी माइले घर आँगन सफा गर्नु, बालकको सम्भनामा हैमती रानीले विलोना गर्नु)

सुनै काहे आँगन रूपै काहे कुचिया

बधारैला हो सुलेसनी माई घरको आँगन सुनै किह सँगार रूपै काहे दुवार पीतले र तालले दैलो उघार सुनै काहे बित्तया रूपै काहे जोतिया जसुमा घर सुलसेनी माई दिया बाली उज्यालो मुखियाले दिएको दान हामु शिरै चढाउला शिरैमा हामी चढाई राजै, शिरैमा हामी चढाई राजै मुलुक संसार फिजाउला राजै

हैमती रानी : आ हो अरुको बाला ओल्टने पल्टने हामरै बाला काँहा होउ राजै आ हो की राजा मोरने की वाला मोरने आ हो गङ्गाजीमा बगाए अरुको बालख् डारीमा खेलच हामरै बालख् काहाँ पो गयो विरह सहन सिकन मैले कोखीको घाउ मृदको जालो रानीमा जिउता रुनै पो लाए अरुको बालखु मभोरी खेलच हामरो बालखु काँहा पो हालिउ कोखीको घाउ मयेको जालो विरह सहन सिकन मैले सुन्तलीको डालीमा बसी न्याउली चरी घुरिकयो जितमा घुरिकयो न्याउली चरी जितमा घुरिकयो न्याली चरी उतिमा घुरिकन्चन् रानीमा जिउ।

(स्रोत : हंसपुर गा.वि.स.का गुरु - गोपी राम रखाल, गुरु मादले- लिम बहादुर दर्लामी, नयाँगाउँ गा. वि.स. का गुरुहरू- नम बहाद्र घर्ती, मीन बहाद्र पुन) दृश्य : ४

जलारी खण्ड

स्थान : गङ्गा

पात्र : मलारी/कुमाले, जलारी/माभी, शिशु सोरठी

(मलारी र जलारी गंगामा जाल खेल्न जानु, सुनको ढकनी भएको चाँदीको सन्दुस फेला पार्नु, सन्दुस भित्रको कुमालले र बाहिरको जलारीले लैजाने निधो गर्नु, कुमालले सोरठीलाई घरमा हुर्काउनु)

> बगाउँदै लग्यो है हेर सँगी बगायो नदीले, बगायो नदीले चाँदीको सन्दुस, सुनको ढकनी बगायो नदीले, बगायो नदीले

जलारी: हेर हेर मलारी दाजै

के भाऱ्यो गङ्गाले

उठ न उठ मलारी दाजै के भाऱ्यौ गङ्गाले ?

मलारी: जलारी दाजै छोपन जालैले

सानो जालले हुँदैन, ठूलो जालले छोपन

हा हा है छोपन महा जालैले माभ्ने बगरमा भिन्की हेर्दा

चाँदीको सन्द्स, स्नको ढकनी भालमल्ल भाल्कियो

मलारी: आ हो भित्रको लान्छौ की बाहिरको लान्छौ

जलारी दाजै ?

जलारी: तिमी आफै रोज भैया

मलारी: आ हो बाहिरको तिम्लाई

भित्रको हाम्लाई पो रोजे जलारी दाजै

जलारी: भित्रको ढिलमली तिमी लैजाउ कुमाले

चाँदीको सन्दुस सुनको ढकनी हामीलाई देउ चाँदीको सन्दुस सुनको ढकनी खोलेर हेर्दा

दुध मुखी बेटिया पो रहेछ ।

मलारी: हुर्काउँला बढाउँला भिन दुध मुखी बेटियालाई

घर लग्यो मलारीले घर लग्यो मलारीले

एक दिन भै गो दुई दिन भै गो

तीन दीन भै गो चारै दिन भै गो आ हो पाँचै दिन भै गो छवै दिनमा छैटी राजै

(स्रोत : ढुङ्गे गढी गा.वि.स. का गुरु मादले-इन्द्र बहादुर सारु, हंसपुर- गा.वि.स. का गोपी राम रखाल, स्वर्गद्वारी खाल- गा.वि.स. का गुरु सेर बहादुर खत्री)

# दृश्य : ५

#### शिकारी खण्ड

स्थान : जैसिङे राजाको दरबार, जङ्गल, कुमालेको घर

पात्र : जैसिङे राजा, अहेरी कुकुर, लोग पञ्च

(जैसिङे राजा प्रजाहरूका साथ जङ्गलमा शिकार खेल्न जानु, तिर्खाले पानीको खोजी गर्दा कुमालेको घर पुग्नु, राजाले कुमालेकी छोरीलाई मन पराउनु, विवाहको प्रस्ताव राख्नु)

जाउन लोग जाउन लोग शिकारै खेलन जान त जाने हो शिकारै खेलन दिन दसा हेरी लेउन हेरमा हेर जैसी पण्डित हा हो दिन र साइत हेरी लेउन हा श्क्र श्क्र सनिसर हरे आइतबार मंगल् हा हा श्क्रबारकी साइतमा हरेनी मिरगु मारैला कसी र बाइस धनु कील हा हा अगिमा लागे जैसिङ्गे राजा पछिमा लागे लोग पञ्च उहि र पछि लागे अहेरी कुक्र हा हा डाडैमा लागे बथानुला हा रे गइरामा लागे अहेरी क्क्र कुरलीमा मारी लेउ अहेरी हा हा आयोमा आयो मिरग् हा रे जैसिङे राजाको बथानैमा जैसिङे राजाले हाने लोटाय हा रे काटक्ट गरन लोग लागे ओ पानीको पियास

लागे ओ पानीको पियास हरेणी पारी पक्वा खाउला लागे ओ पानीको पियास पुरवै दिशा हेरन लोग लाग्छ की पानीको उपदेश उत्तर पश्चिम दखिन दिशा हेरी हा रे जलयो जम्ना देखिन लाग्यो हा हो जाउमा जाऊ राजै ज्यू हा रे राजै जमुनाको किनार हा हा अधिमा लागे जैसिङे राजा पछिमा लागे लोग पञ्च हा रे उही र पछि लागे अहेरी कुकुर हा हा चलेमा चले जैसिङे राजा हा रे कुमालेको घर पो मिलैला हा रे पानी पिन पो देउ कुमाले मैया हो पानी पिन पो देऊ हा हा क्माले घर मानाको करुवा हा रे कैसे दिऊ राजै ज्यूलाई पानी पिन हा हा क्माले घर मानाको करुवा देख्यौ आजै मैया क्मालेको बेटिया राजैज्यूलाई सुहाउँछ

राजा: जाऊ न जाऊ हेर लोग पञ्च मैयालाई मागन

क्माल: क्मालेको बेटिया क्मालेलाई स्हाउँछ

कैसेमा गरिदेउला मैले राजैज्यूबाट ह्क्मै भयो

राजा: कुमालेको बेटिया हामुलाई सुहाउँछ

देउन देऊ क्माले भैया

स्थान : कुमालेको घर

पात्र : राजा, सोरठी, पञ्च लोक

(जन्तीहरू कुमालेको घर पुग्नु, विवाह गर्न लाग्नु, अन्त्यमा सोरठी आफ्नै छोरी भएको खुलासा हुनु)

जन्ती आयो हेर राजै, जनती आयो हेर राजै

हा है बसी गो जग्गेमा।

बाबारज्यूले दिएको पावइ लाउने जुत्ता

सबै चेली लगाउँछन् मै चेली पनि लगाउँछ बाबारज्यूले दिएको कम्मरै बाँध्ने पट्की सबै चेली लगाउँछन् मै चेली पनि लगाउँछ बाबारज्यूले दिएको गाथइ लाउने गुन्यू सबै चेली लगाउँछन मै चेली पनि लगाउँछ बाबारज्यूले दिएको आङ्गै लाउने चोलिया सबै चेली लगाउँछन मै चेली पनि लगाउँछ बाबारज्यूले दिएको गलै लाउने हमेली सबै चेली लगाउँछन मै चेली पनि लगाउँछ बाबारज्यूले दिएको नाकै लाउने निथया सबै चेली लगाउँछन मै चेली पनि लगाउँछ बाबारज्यूले दिएको कानै लाउने क्ण्डल् सबै चेली लगाउँछन् मै चेली पनि लगाउँछ बाबारज्यूले दिएको लिलै लाउने टीकिया सबै चेली लगाउँछन् मै चेली पनि लगाउँछ बाबारज्यूको अघि - पछि सबै चेली हिड्छन् मै चेली पनि हिड्छ बाबारज्यूको छेउमा सबै चेली बस्छन् मै चेली पनि बस्छ बाबारज्यूले दिएको शिरै लाउने सिन्दुर कोही चेली पनि लगाउँदैनन् मै चेली पनि लगाउँदिन

सातै खाप सिरकले छोप आमाको दुधैले छर्कन सोरठी रानीको मुखमा पऱ्यो नि आमाको दुध

स्थान: राजा जैसिङेको दरबार

पात्र: राजा, रानी, सोरठी, लोग पञ्च, जैसी पण्डित

( पण्डितलाई बोलाई केरकार गर्नु, जात नाश हुने गरी बिटुलो पार्नु, देश निकाला गर्नु)

चारै पाता कसी

चारै पाटा मुढ मुडायो।

जातै गयो जातै गयो तुमरा जातै गयो दुधै भनी जाडै खिलाए जातै गयो जातै गयो तुमरा जातै गयो

दही भनी जाडै खिलाए जातै गयो जातै गयो तुमरा जातै गयो

> मिह भनी जाडै खिलाए जातै गयो जातै गयो तुमरा जातै गयो

पानी भनी रक्सी खिलाए जातै गयो जातै गयो त्मरा जातै गयो

> खसी भनी सुँगुर दिलाए जातै गयो जातै गयो तुमरा जातै गयो

पापी भनी डाँडै कटाए जातै गयो जातै गयो तुमरा जातै गयो

(स्रोत : हंसपुर गा.वि.स.का गुरु-गोपी राम रखाल, बाङ्गेसाल गा.वि.स. का गुरु-भविलाल बराल, गोठीबाङ गा.वि.स.का गुरु-भिउसन थापा)

#### दृश्य : ६

#### विलाप खण्ड

स्थान : जैसिङे राजाको दरबार

पात्र : जैसिङे राजा र हैमती रानी

(जैसिडे राजाले कान्छी रानी हैमतीका गहना कपडा दुःख पऱ्यो भन्ने बहानामा बेची खानु, बेची खाने राजाको आशा नभएकोले माइतीको देशतर्फ लाग्ने चेतावनी हैमती रानीले दिन्)

जैसिङे राजा: शिरैमा लाउने शिरफुल

तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू

आज मलाई दु:ख परो

बेची खाएँ रानी मैले

शिरैमा लाउने सिन्द्र

तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू

बेची खाएँ रानी मैले

लिलैमा लाउने टीकिया

तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू

बेची खाएँ रानी मैले

आँखैमा लाउने गाजल्

तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू

आज मलाई दु:ख परो

बेची खाएँ रानी मैले

नाकैमा लाउने निथया

तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू

बेची खाएँ रानी मैले

कानैमा लाउने कुण्डलु

तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू

आज मलाई दु:ख परो

बेची खाएँ रानी मैले

गलैमा लाउने हमेली

तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू

आज मलाई दुःख परो

बेची खाएँ रानी मैले

कुमइ लाउने चोलिया तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू आज मलाई दु:ख परो बेची खाएँ रानी मैले कम्मरै लाउने पटुकी तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू आज मलाई दुःख परो बेची खाएँ रानी मैले गाथई लाउने गुन्यू तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू आज मलाई दुःख परो बेची खाएँ रानी मैले पावइ लाउने पैजरु तिमीलाई भनी लिएको रानीज्यू आज मलाई दुःख परो बेची खाएँ रानी मैले

हैमती रानी:

शिरै लाउने शिरफुल
यसै स्वामीज्यूले बेची खाए
यसै स्वामीज्यूको आशा मलाई छैन
यसै म चली जाउला माइतीको देश
शिरै लाउने सिन्दुर
यसै स्वामीज्यूले बेची खाए
यसै स्वामीज्यूको आशा मलाई छैन
यसै म चली जाउला माइतीको देश
लिलै लाउने टीकिया
यसै स्वामीज्यूले बेची खाए

यसै म चली जाउला माइतीको देश नाकै लाउने निथया यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्यूको आशा मलाई छैन यसै म चली जाउँला माइतीको देश कानै लाउने कुण्डल् यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्यूको आशा मलाई छैन यसै म चली जाउला माइतीको देश गलै लाउने हमेली यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्यूको आशा मलाई छैन यसै म चली जाउँला माइतीको देश औलै लाउने औंठिया यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्यूको आशा मलाई छैन यसै म चली जाउला माइतीको देश हात लाउने ठोकिया यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्युको आशा मलाई छैन यसै म चली जाउँला माइतीको देश क्मै लाउने चोलिया यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्युको आशा मलाई छैन यसै म चली जाउँला माइतीको देश कम्मरै लाउने पटुकी यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्यूको आशा मलाई छैन यसै म चली जाउँला माइतीको देश गाथई लाउने गुन्यू यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्यूको आशा मलाई छैन

यसै म चली जाउँला माइतीको देश गोडी लाउने किलया यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्यूको आशा मलाई छैन यसै म चली जाउँला माइतीको देश पावइ लाउने जुत्ता यसै स्वामीज्यूले बेची खाए यसै स्वामीज्यूले आशा मलाई छैन यसै म चली जाउँला माइतीको देश

(स्रोत : उदयपुर कोट गा.वि.स. का गुरुहरू कृष्ण बहादुर बाँठा, नम बहादुर घर्ती, बाङ्गेसाल गा.वि.स.का गुरु भिवलाल बराल, ढुङ्गे गडी गा.वि.स.का गुरुमादले इन्द्र बहादुर सारु मगर, हंसपुर गा.वि.स.का गुरु गोपी राम रखाल, गुरुमादले लिम बहादुर दर्लामी मगर)

## परिशिष्ट ३

# कृष्ण चरित्र मारुनी लोक नाटकका गीति अंशहरूको मूल पाठ

कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटक प्रस्तुत गर्ने प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा विभिन्न गा.वि.स.का यो लोक नाटकसँग सम्बन्धित गुरुबाहरू र गायक मण्डलीसँग प्रत्यक्ष रूपमा भेटघाट गरी सङ्गलन गरिएका कृष्ण चिरत्र मारुनी लोक नाटकका गीति अंशहरूको मूल पाठ यस प्रकार प्रस्तुत गिरिएको छ :-

दृश्य : १

स्थान : उग्रसेन राजाको दरबार

पात्र : वासुदेव, देवकी, उग्रसेन राजा, ब्रह्मा ऋषि आदि

(उग्रसेन राजाको दरबारमा वासुदेव राजा ऋषिहरूका साथमा देवकीलाई माग्नु र धुमधामसँग विवाह सम्पन्न हुनु)

पिहला उब्जैला धरती माता
उिह र पिछ मनुवै सै उब्जैला
किन आए ब्रह्मा ऋषि किन आए तुमरा घर वासुदेव
किन आए देवकी चेलीलाई हेरन आए
वासुदेव देवकीलाई मागन आए

चरण : वासुदेव देवकीलाई मागन आए

पश्चिमको ऋषिज तुमु किन आओइला वासुदेव देवकीलाई मागन आए उत्तरैको ऋषिज तुमु किन आओइला वासुदेव देवकीलाई मागन आए दक्षिणको ऋषिज तुमु किन आओइला वासुदेव देवकीलाई मागन आए कित लाख गहना, कित लाख कपडु लाखै लाख गहना लाखै लाख कपडु नरलोग सबै निमतैला नरलोग वासुदेव र देवकीको विवाह हेरन निमतौला सबै नरलोग बजा होर दरशनी लोग बाजा पञ्चै बाजा नरलोग सबै निमतैला नरलोग वासुदेव र देवकीको विवाह हेरन निमतैला सबै नरलोग

(स्रोत : हंसपुर गा.वि.स.का गुरुहरू गोपी राम रखाल, लिम बहादुर दर्लामी)

दृश्य : २

स्थान : वासुदेव राजाको दरबार

पात्र : वासुदेव, देवकी, श्रीकृष्ण, जसुधा आदि

(देवकीको पहिलो गर्भदेखि सातौँ गर्भसम्मका सन्तानहरू कंसद्वारा हत्या हुनु, आठौँ गर्भमा श्रीकृष्णको जन्म हुनु, कृष्ण भागेर गोकुलमा जाँदा देवकी चिन्तामा पर्नु, जसुधाको हियार असारे भरी भौ सरसरी हुनु)

पहिलेको गरिभ कंसले हरिलयो दोसरी गरिभको आशा धऱ्यो।

चरण : वासुदेवन राजै बासुदेवन

के विपत्ति पऱ्यो मलाई वासुदेवन । दोसरी गरिभ कंसले हरिलयो तेसरी गरिभको आशा धऱ्यो

चरण : वासुदेवन राजै वासुदेवन

के विपत्ति पऱ्यो मलाई वासुदेवन । तेसरी गरिभ कंसले हरिलयो चौथोमा गरिभको आशा धऱ्यो

चरण : वासुदेवन राजै वासुदेवन

के विपत्ति पऱ्यो मलाई वासुदेवन । चौथो गरिभ कंसले हरिलयो पाँचौमा गरिभको आशा धऱ्यो

चरण: वासुदेवन राजै वासुदेवन

के विपत्ति पऱ्यो मलाई वासुदेवन । पाँचौ गरिभ कंसले हरिलयो छवैमा गरिभको आशा धऱ्यो

चरण: वासुदेवन राजै वासुदेवन

के विपत्ति पऱ्यो मलाई वासुदेवन । छवै गरिभ कंसले हरिलयो सातैमा गरिभको आशा धऱ्यो चरण : वासुदेवन राजै वासुदेवन
के विपत्ति पऱ्यो मलाई वासुदेवन ।
सातै गरिभमा रोहेणीको कोखमा
बालारामले औतार दिए ।

चरण : सातै गरिभमा बालाराम जन्मे

आठै गरिभमा कृष्ण भगवान ।

भदउ मास रोहणी नक्षत्र

अष्ठमी तिथिमा अवतार लिए कृष्णले ।

चरण : मथुरामा हो कृष्णको अवतार भयो
सातै गरिभमा कृष्ण बालाराम जन्मे
आठै गरिभमा कृष्ण भगवान ।

चरण : पालै चौकी बसेका थिए
कंस पापीलाई खबरु नाही ।
हरक भयो हरक भयो
बालकृष्ण जन्मिए हरक भयो ।

चरण : मथुरामा बालकृष्ण अवतार भो
मथुरैको जिनम गकुलैको निवास
कंसै मामालाई भयो त्रास ।

चरण : सातै गरिभमा बलराम जन्मे

आठौ गरिभमा कृष्ण भगवान

मध्येनी रातमा मथुरा छोडी

बालाकृष्ण पुगे गोक्लैमा ।

चरण : बावाज्यूको बन्धनै टोडी
बालकृष्ण पुगे गोकुलैमा
ह्दयको बालखु मेरा
कौनाले हरिलयो होला ।

चरण : कित खायो होला वनैको बाघले कित हरो होला कंस पापीले । बालखुको पिरले दुध मेरो बगिगो आउ कृष्ण दुध पिउन ।

चरण : हाँसीमा हाँसी खेलिमा खेली आउन बाला दुध पिउन । कौनी वनमा भुल्यौ मेरो बालै सम्भ्रे बेलामा घरै नआउने।

चरण : विन्द्रा वनमा खटिया बिछाउने

खटियामा सुति रहने। नरोऊ नरोऊ देवकी रानी

बाला कृष्ण पुगे गकुलैमा।

चरण: जसुधाको साहित थियो

बाला कृष्ण पुगे गकुलैमा । जसुधाको काखैमा दुनु पाउ राखी कृष्ण लागे दुध पिउन ।

चरण : जसुधाको हियारै दुध

असारे भरी भौ सरसरी भो।

(स्रोत : उदयपुर कोट गा.वि.स.का गुरुहरू खुसल राम महरा, जोख बहादुर थापा, कृष्ण बहादुर बाँठा, नम बहादुर घर्ती, मर्काबाङ गा.वि.स.का गुरु टुकमान घर्ती)

दृश्य : ३

स्थान : कंस राजाको दरबार

पात्र : मामा कंस, भान्जा कृष्ण

(मामा कंसले भान्जा कृष्णको हत्याको लागि काली नागको बगैँचामा गएर फुल टिपेर, बगेनीको दुध लिएर काली नागको मोणी फोरेर ल्याउन भन्नु जस्ता षड्यन्त्र रच्नु र भान्जा कृष्णले विभिन्न बहाना देखाएर जान नसक्ने बताउन्)

> जाउन भानिज जाउन भानिज कमलको फुल टिपी ल्याउन भानिज

चरण: जान्न मामै जान्न मामै

पावै मेरो दुःखी आउँछ जान्न मामै
जाउन भानिज जाउन भानिज
पावै लाउने जुितया दिउला जाउन भानिज
जाउन भानिज जाउन भानिज
बगेनीको द्ध दोही ल्याउन भानिज

चरण: जान्न मामै जान्न मामै

शिरै मेरो दुखी आउँछ जान्न मामै जाउन भानिज जाउन भानिज शिरै ओड्ने छाता दिउँला जाउन भानिज जाउन भानिज जाउन भानिज काली नागको मोणी फोरी ल्याउन भानिज

चरण : जान्न मामै जान्न मामै

आङ्गै मेरो दुखी आउँछ जान्न मामै
जाउन भानिज जाउन भानिज
आङ्गै लाउने लुगा दिउँला जाउन भानिज
जाउन भानिज जाउन भानिज
जुरेली चरी दुध ल्याउन भानिज

चरण : जान्न मामै जान्न मामै

उड्न मेरो शक्ति छैन जान्न मामै जाउन भानिज जाउन भानिज उड्ने प्वाँखै दिउँला जाउन भानिज

(स्रोत : हंसपुर गा.वि.स.गुरुहरू गोपी राम रखाल, लिम बहादुर दर्लामी, कोचीबाङ गा. वि.स. का गुरु सेर बहादुर खत्री)

दृश्य : चार

स्थान : जमुना नदीको किनार

पात्र : काली नाग, बालक कृष्ण

(मामाको होम जग्गेको लागि कृष्ण जमुना नदीको किनार कमलको फुल टिप्न जानु, फुललाई नागले बेरेर राख्नु, काली नागले खानको लागि कृष्णलाई आफ्ना सबै इष्ट मित्रलाई सम्भन भन्नु, गरुणले काली नागलाई मार्नु, कष्ण मामासँग पैठेजोरी खेल्नु)

काली नाग : यती रूपको सुन्दर बाला

दुध-दुध बसाउँदै कहाँ जान्छौ

कृष्ण : मथुरामा कंसये राजाको हुम जग्गे पूजा

त्यही पूजालाई फुल टिपन

काली नाग : क्या हो तुमरा जात, काँ हो तुमरा बास

कृष्ण : जातै हामरो देवोर वंशी, गकुलमा बास

काली नाग: भाऱ्यो फऱ्यो कवोलकी फुल

लेजाउ होरे तुमु बाला

कृष्ण : मामै कंस घर हुम जग्गे पूजा उठाई

हामु कैसे लैजाउ कवोलकी फुल

काली नाग: सहर फुल टिपी सहर फुल गासी

लैजाउ होरे तुमु बाला

कृष्ण : पाखुरे गले गलेया, पाखुरे गले गलेया

ग्वालेनी पाखुरे गले गलेया

हामु कैसे लैजाउ सहर फुल टिपी गासी

काली नाग: सम्भउ बाला सम्भउ बाला

बाबु र आमालाई सम्भउ बाला

कृष्ण: कोही छैनन् मेरा कोही छैनन्

बाबु र आमा कोही छैनन्

काली नाग: सम्भउ बाला सम्भउ बाला

इष्ट र मित्र सम्भाउ बाला

कृष्ण: कोही छैनन् मेरा कोही छैनन्

गरुण मित्रले खबर पाएनन्

आयो गरुण आयो गरुण

प्वाखै किजी बेगै हानी आयो गरुण

चरण: आउन मामै आउन मामै

पैठेजोरी खेलन आउन मामै

कंसले विनती गरो देवकीको सरन परो

भान्जै मारे पापै गरे, क्षमा राखे बासुदेव देवकीले

चरण: भान्जै मारने पापियालाई

के को क्षमा दिने

(स्रोत : हंसपुर गा.वि.स.का गुरु गोपी राम रखाल, बाङ्गेसाल गा.वि.स.का गुरु भविलाल बराल)

दृश्य : ५

स्थान : जमुना नदी, विन्द्रा वन

पात्र : कृष्ण, राधा, सोह्र सय ग्वालेनीहरू जमुना नदीमा नुहाउन जानु, कृष्ण र राधिका बिच भेटवार्ता

हुनु, प्रेम प्रसङ्ग चल्नु)

हो सोह्र सय ग्वालेनी

जमुनामा नहाउन जाऊ

चरण : बाह्र वर्षको सोमबारे औँसी

जमुनामा नुहाउन जाऊ

सुनै कल्सै भारिया मेरो

जमुनामा नुहाउन जाऊ

चरण : बाह्र वर्षको सोमबारे औंसी

जमुनामा नुहाउन जाउ हो सरासरी तारि दिउन हामीलाई जमुना हो पारि

चरण : हो कैसे गरि उतारौँला

हामीलाई जमुना हो पारि डोगिया रहयो वारि गवना रहयो पारि

चरण : हो कैसे गरि उतारौँला

हामीलाई जमुना हो पारि पाखुरी गली गलिया आँखाले सुर चलाउ

चरण: सात दिनको चौध भोकले

पाखुरी गली गलिया

हाई राम कदमको सियालो

बसी बज्यो हाई मुरली

चरण: दुप्पै काटी यो मुरली हो

फेदै काटी यो बाँसुरी

हा हो कनैया

लाल बस्तर देउन हामुलाई

चरण: दुनो हात जोडी सूर्य ज्यूलाई जुहार

तब दिउला बस्तर

पापी कनैयाले लाल हामरो बस्तर

लुटी गयो पापी कनैया

चरण: बाह्र वर्षको सोमबारे औंसी

जमुनामा नुहाउन जाउ

हिंड नानी राधिका

कृष्णसित हुन्छ आज भेट

चरण: बाह्र वर्षको सोमबारे औंसी

जमुनामा नुहाउन जाउ

कोहौ पियारी नाम तिम्रो बताऊ

मलाई लायो अति माया

चरण: सोह्र सय ग्वालेनीहरू

राधिका हो मेरो नाम

लेउन बस्तर कृष्णले किन हेर्छौ मुखैमा

सोह्र सय नाङ्गै गोपिनीको लाजै नमानी

चरण: वारि आउन ग्वालेनीहरू

बस्तर पहिरन

कसकी हौ नानी चेली र वेटी

कसकी हौ नानी कुमारी

चरण: मामाकी हुँ म चेली र वेटी

कृष्णको हुँ म कुमारी

राम रस मुरली

गोकुलमा बजाए

चरण: बाँसे मुरली, बाँसे मुरली हो

गोकुलमा कृष्णले बजाए

गाई चराए बाँसुरी बजाए

सोह सय ग्वालेनी भुलाए

चरण: बृन्दा वनमा पोखरी खनाए

सुन रूपी मौलो गडाए

बृन्दा वनमा कृष्णजीले

गाई चराई बाँस्री बजाए

चरण: बाँसुरीको स्वर सुनी

सोह्न सय ग्वालेनी रूनै लाए

(स्रोत : बाङ्गेसाल गा.वि.स.का गुरु भ्रविलाल बराल, ढुङ्गेगढी गा.वि.स.का गुरु मादले इन्द्र बहादुर सारु, हंसपुर गा.वि.स.का गुरु गोपी राम रखाल, उदयपुर कोट गा.वि.स.का गुरुहरू खुसल राम महरा, जोख बहादुर थापा र कृष्ण बहादुर बाँठा)

## परिशिष्ट ४

### रामायण मारुनी लोक नाटकका गीति अंशहरूको मूल पाठ

रामायण मारुनी लोक नाटक प्रस्तुत गर्ने प्युठान जिल्लाको पश्चिम दक्षिण क्षेत्रमा विभिन्न गा.वि.स.का यो लोक नाटकसँग सम्बन्धित गुरुबाहरू र गायक मण्डलीसँग प्रत्यक्ष रूपमा भेटघाट गरी सङ्गलन गरिएका रामायण मारुनी लोक नाटकका गीति अंशहरूको मूल पाठ यस प्रकार प्रस्तुत गरिएको छ :-

दृश्य : १

स्थान : दशरथ राजाको दरबार

पात्र : राजा कौशिला, सुमित्रा, राम, लछुमन

(राजा दशरथको दरबारको वर्णन, राम र लछुमनको जन्म हुनु)

हे हो पहेले ज उब्जैला

धरती माता सिर्जेला

चरण: उहि र पछि उब्जैला

मनुष्य सिर्जेला

बन्यो दरिबार बन्यो दरिबार

दशरथ राजाको बन्यो दरिबार

चरण: वारि भङ्गालो पारि भङ्गालो

बिच टाप्मा बन्यो दरिबार

दशरथ राजाको तीन ओटी रानी

एक पुत्र नही

चरण : कालिकाको थान मालिकाको थान

पुत्र वर मागन जाऊ

कौशिला र सुमित्राको कोखीमा

राम र लछुमन गरिबास रहे

चरण: जनम भए जनम भए

राम र लछुमन जनम भए

(स्रोत : बाङ्गेसाल गा. वि. स. का गुरु भविलाल बराल, ढुङ्गेगडी गा. वि. स. का गुरु मादले इन्द्र बहादुर

सारु)

दृश्य : २

स्थान : दशरथ राजाको दरबार, जङ्गल

पात्र : राम, लछुमन, कुकुर

(राम र लछुमनले धनु बनाई वनमा सिकार खेल्न जानु, हरिणीलाई मारी मसी, कलम, कागज, लौरो

बनाउन्)

राम: जाउन भैया जाउन भैया

बाँसै काटी ल्याउन

लछुमन: लिए नि दाजै लिए नि दाजै

बासै काटी लिए

राम: ताछौन भैया लछुमन

सय मनको धनुकी

लछुमन: ताछे नि दाजै ताछे नि दाजै

सय मनको धनुकी

राम: पाँचै आखली सहर काटन भैया लछुमन

पाँचै आखली सहर

लछुमन: काटे नि दाजै काटे नि दाजै

पाँच आखली सहर

बिहान पख भुल्केको घाम

अइरेको साइत

चरण : अगि लाय राम लछुमन

पछि लाय कुकुर

रिड्दै घुम्दै गए हेर

पातल वनमा

चरण : उठ हेर हरिणी

जानै लायो डाडै काटी

राम: जाउन भैया लछुमन

गौंडी बथान

लछुमन: गए नि दाजै गए नि दाजै

गौंडी बथान

राम लाय पातल चार

कुकुर लायो पइला खेदन

चरण : उठ्यो वारे हरिणी
आउला हे गाँडी बथान
हरिणी, लेक लेक गइयो जाउला
नियाल टुसा खाइपो जाउला

चरण : के विपत्ती पऱ्यो आज आसापते हरिणीलाई खोली खोली गइपो जाउला चिसो पानी खाइपो जाउला

चरण : के विपत्ती पऱ्यो आज आसापते हरिणीलाई पल्लो डाँडा हरिणी हो ओल्लो डाँडा कुकुर

चरण : के विपत्ती पऱ्यो आज आसापते हरिणीलाई रिङ्दै घुम्दै आइ पुग्यो हेर लछुमन गौँडी बथान

चरण : के विपत्ती पऱ्यो आज आसापते हरिणीलाई

राम : हान भैया लछुमन आइपुग्यो मिरगु गौडी बथान

लछुमन : हाने दाजै हाने नि दाजै धनुकी वाण आसापते हरिणी त ढली गयो हेर

चरण : पाइला खेद्दै, पाइला खेद्दै
गइ पुगे राम र कुकुर बथान
मसिया बन्यो राजै मसिया बन्यो
हरिणीको रगतैको मसिया बन्यो
कागजु बन्यो राजै कागजु बन्यो
हरिणीको छालै काटी कागजु बन्यो
कलमु बन्यो राजै कलमु बन्यो

हरिणीको सिङ्के काटी कलम् बन्यो लौरी बन्यो राजै लौरी बन्यो हरिणीको खुट्टो काटी लौरी बन्यो

(स्रोत : उदयपुर कोट गा.वि.स.का गुरुहरू खुसल राम महरा, जोख बहादुर थापा, नयाँगाउँ गा.वि.स का गुरुहरू नम बहादुर घर्ती, मीन बहादुर पुन)

दृश्य : ३

स्थान : वन जङ्गल, लङ्गा

पात्र : राम, लछुमन, सीता , जोगीवेशधारी रावण

(सौतेनी आमा कैकेयीको जालले राम वनवास जानु, रामले लछुमनलाई सिकार खेल्न जान आग्रह गर्दा लछुमनले नमान्नु, राम आफैँ सिकार खेल्न जानु, रावणको छलको कारण लछुमन दाजुको खोजीमा जानु, भगुत रेखा कटाई रावणले सीतालाई हरेर लङ्का पुऱ्याउनु)

राम र लछुमनलाई लेखो बनिबास भरत र शत्रुधनलाई अयोध्याको राजधानी

चरण: लेखो बनिवास लेखो बनिवास

राम र लछुमनलाई लेखो बनिबास सौतेनी आमा कैकयीको खेल भयो राम र लछुमन जानै परो बनिवास

चरण: अधि पछि राम र सीता

उही र पछि लछुमन लागे बनिबास

राम: हो पुरवै दिशाको मलेनी बनैमा

हा हो सिकार खेलन जाउ भाई लछुमन

लछुमन: जान त जाने हो सिकारै खेलन

हा हो एकल् हामरो धन् की नहीं

राम: हो दशम बीस धनु है हामरो

हा हो रोजी है विनी लैजाऊ भाइ लछ्यमन

राम: हो पश्चिमै दिशाको मलेनी बनमा

हा हो सिकारै खेलन जाऊ भाइ लछुमन

लछुमन: हो जान त जाने हो सिकारै खेलन

हा हो एकल् हामरो शर है नही

राम: हा दशम बीस शर है हामरो

हा हो रोजी है विनी लैजाऊ भाइ लछ्मन

राम: हो उत्तरै दिशाको मलेनी बनमा

हा हो सिकारै खेलन जाऊ भाइ लछुमन

लछुमन: हा जान त जाने हो सिकारै खेलन

हा हो एकलु हामरो भल्तोकै नही

राम: हो दशम बीस भल्तोकै हामरो

हा हो रोजी है विनी लैजाऊ भाइ लछुमन

राम: हो दिख्खिनै दिशाको मलेनी बनमा

हा हो सिकारै खेलन जाऊ भाइ लछुमन

लछुमन: हा जान त जाने हो सिकारै खेलन

हा हो एकलु हामरो कुकुरै नही

राम: हो दशम बीस कुकुरै हामरो

हा हो रोजी है विनी लैजाऊ भाइ लछुमन

मलेनी बनमा राम गए सिकारै खेलन

लछुमन बसे घर कुरन

चरण: मलेनी बनमा हरिणीको खेल भयो

त्यो खेल रावण कै थियो

हरिणीलाई मार्न भनी

पछि लागे रामजी

चरण: मलेनी बनमा जाल भयो हरिणको

डरलाग्दो आवाज आयो रामजीको

उहिर पछि आवाज सुनी

सीता माई रून पो लागिन्

चरण: जाऊ न जाऊ लछुमन देवर

मारीमा गयो तुमरा दाजैलाई

लछुमन: सीता माई भगुतको रेखा नाघि

जोगियालाई भिक्षे निदए

चरण: रूपै बदली रावण राजा भिखिया माग्न आउने छ

जोगी: आयोमा हेर जोगिया

दइलीमा अलग जनाउन

चरण: भगुतको रेखा काटी

भिक्षा देउन माइजी भन्यो जोगीले

सीता: भगुतको रेखा नाघने हुकुमै छइन

कैसे देउ तुमुलाई भिखिया

जोगी: भगुत रेखामा एकै गोडी दापी

भिखिया देउन माइजी

सीता: एकै गोडी दापी भिखिया दिदा

सीता माई मुरछा पो परिन

हरि लयो हरि लयो

लङ्का सोरे रावणले हरि लयो

चरण: सीता हरि राउन्नेले लयो

राम र लछुमन परे विपत्तु

(स्रोत : उदयपुर कोट गा.वि.स.का गुरुहरू खुसल राम महरा, जोख बहादुर थापा, काचीबाङ गा.वि.स.का

गुरुहरू बल बहादुर ठेडी, मान बहादुर पुन)

दृश्य : ४

स्थान : लङ्गा जङ्गल

पात्र : राम, सीता, हनुमान

(हनुमानले सीता लङ्गामा भएको खबर रामलाई बताउनु, हनुमानले रामले दिएको अँगुठी सीताको काखमा

खसाल्दिनु, रोई रोई सीताले अँगुठी लगाउन्)

जाउमा जाऊ हनुमान लङ्गा डुली

सीताको खबरु लिई आऊ

चरण: भग्तको रेखा कटाई

राउन्नेले सीतालाई हरि लयो

हन्मानले लङ्गा ड्ली

सीताजीको खबर लिई आए

चरण: अशोकको रुखम्नि बसेकी

सीताजीले हे राम हे राम भनेकी

लैजाउन हनुमानजी हामुलाई

सातै कैरे समुद्र पारि लङ्गामा

चरण: समुद्रपारि लङ्गामा रहेकी

हा हो सीताजीलाई हेरन

कैसे गरी तरुला राम लछुमन

सातै कैरे समुद्र पारि

चरण: ठुलो छ समुद्र कैसे गरी तरुला

हनुमानलाई परो आपत्ति

लैजाउन हनुमान हमरा अँगुठी

समुद्रपारि सीताजीलाई दिइन

चरण: हमरा अँगुठीले हमरा अँगुठीले

सीताजीको रक्षा गरन

लङ्गा पुगी हनुमान अशोकमा बसी

खसाले अँगुठी सीताकै काखमा

चरण: धुरुमा धुरु सीताजी रोई

औँलैमा लगाए अँगुठी

(स्रोत : तिराम गा.वि.स.का दुर्ग बहादुर राउ मगर, हस्त बहादुर बोहोरा, उदयपुर कोट गा.वि.स.का जोख बहादुर थापा, खुसल राम महरा, कोचीबाङ गा.वि.स.का गुरुहरू बल बहादुर ठेडी, मान बहादुर पुन, नयाँगाउँ गा.वि.स.का गुरुहरू नम बहादुर घर्ती र मीन बहादुर पुन)

परिशिष्ट ५ गायकहरूको परिचय

| क्र.स.      | गायकहरूको नाम       | ठेगाना             | कैफियत           |
|-------------|---------------------|--------------------|------------------|
| ٩.          | खुसल राम महरा       | उदयपुर कोट-५       | गुरु             |
| ₹.          | जोख बहादुर थापा     | उदयपुर कोट-३       | गुरु             |
| ₹.          | कृष्ण बहादुर बाँठा  | उदयपुर कोट-२       | गायक +गुरु मादले |
| ٧.          | चुमान सिंङ बाँठा    | उदयपुर कोट-२       | गुरु             |
| <b>አ</b> .  | नम बहादुर घर्ती     | नयाँ गाउँ -१       | गुरु             |
| €.          | मीन बहादुर पुन      | नयाँ गाउँ -१       | गुरु             |
| <u>.</u>    | बुद्धिराम थापा      | नयाँ गाउँ -१       | गायक             |
| 5.          | बल बहादुर ठेडी      | कोचीबाङ-२          | गुरु             |
| ٩.          | मान बहादुर पुन      | कोचीबाङ-१          | गुरु             |
| 99.         | सेर बहादुर खत्री    | स्वर्गद्वारी खाल-३ | गुरु             |
| 97.         | बुद्धि राम पुन      | स्वर्गद्वारी खाल-३ | गायक + मादले     |
| १४.         | भीउसन थापा          | गोठीबाङ- ९         | गुरु             |
| <b>9</b> ሄ. | कमल पुन             | गोठीबाङ- ८         | गुरु             |
| १६.         | टुकमान घर्ती        | मर्काबाङ-५         | गुरु             |
| ૧૭.         | इन्द्र बहादुर बुढा  | मर्काबाङ-६         | गायक             |
| ٩८.         | देवी राम राना       | रम्दी-७            | गुरु             |
| <b>१</b> ९. | इमान सिंङ राना      | रम्दी-७            | गुरु             |
| <b>२०</b> . | दुर्ग बहादुर राउँ   | तिराम-४            | गुरु             |
| २१.         | हस्त बहादुर बोहोरा  | तिराम-४            | गुरु             |
| २२.         | आनन्द कुमार थापा    | तिराम-४            | गायक             |
| २३.         | गोपी राम रखाल       | हंसपुर-५           | गुरु             |
| २४.         | लिम बहादुर दर्लामी  | हंसपुर-५           | गायक + मादले     |
| २५.         | इन्द्र बहादुर सारु  | ढुङ्गेगढी-१        | गायक + मादले     |
| २६.         | टेक बहादुर बराल     | ढुङ्गेगढी-७        | गायक + मादले     |
| २८.         | गोबिन्द बहादुर बुढा | ढुङ्गेगढी-⊏        | गुरु             |
| २९.         | भविलाल बराल         | बाङ्गेसाल-६        | गुरु             |